

حَاليفَ فَضِيلة الشَيخ الدكتورصل من فوزان بن عبدالته الفوزان عصواللَّجنة الدَاعمة الإثناء وَعضو هَيئة حَبَارالمُهُ الم



الملاجئ المالية في الم

### ج) دار العاصمة للنشر والتوزيع ، ١٤٢٢هـ

#### فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

الفوزان، صالح بن فوزان بن عبد الله

الملخص في شرح كتاب التوحيد ــ الرياض.

٤٦٠ ص ؛ ١٧ × ٢٤ سم .

ردمك ۲-۲۲\_۸۳۷ ۹۹۳۰

١ \_ التوحيد

ديوي ۲٤٠

أ\_ العنوان۲۲/۲۰۰۲

رقم الإيداع: ۲۲/۲۰۰۲ ردمـــــك: ۲۲/۲۰۰۸ ۹۹٦۰

جَمِيعُ الحُقُوق بِحُفُوطَةً لَرُلِرِلُالْعَ الْمِحْمَدُ الطَبْعَة الْاولَى 1251 ه - 10.7مر

انصَف وَالاخِرَاج وَلْرُرُلُكُ مِمَدُ لِنسْتُ رُوالتَوْن فِيع

وَلِرُ الْعَسَامِينَ

المستقلات العربية الستعودية الرياض - صب ٤٢٥٠٧ - الرياض - صب ٤٩١٥١٥ - الرياض ١٥٥١٥ عناكس ١٥٥١٥ عناكس ١٥٥٥٤ عناكس

# بْنَئِبُ إِلَّهُ الْخَمْرَ الْحَيْنِ الْمُعْرَالِحَيْنِ الْمُعْرَالِحِيْنِ الْمُعْرِقِيلِ الْمُعْرَالِحِيْنِ الْمُعْرَالِحِيْنِ الْمُعْرَالِحِيْنِ الْمُعْرَالِحِيْنِ الْمُعْرَالِحِيْنِ الْمُعْرَالِحِيْنِ الْمُعْرَالِحِيْنِ الْمُعْرَالِحِيْنِ الْمُعْرَالِحِيْنِ الْمُعْرِقِيلِ الْمُعْرَالِحِيْنِ الْمُعْرِقِيلِ الْمُعْرِقِيلِ الْمُعْرِقِيلِ الْمُعْرَالِحِيْنِ الْمُعْرِقِيلِ عِلْمِيلِ الْمُعْرِقِيلِ الْمُعْلِقِيلِ الْمِعِيلِي الْمُعْلِقِيلِ الْمُعْلِقِيلِي الْمُعِيلِ الْمُعْلِقِيلِ الْمُعِيلِي الْمُعْلِقِيلِ الْمُعْلِقِيلِ الْمُعِلِي الْ

الحمدُ لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبيَّ بعده، وبعدُ: فهذا شرحٌ موجزٌ على كتابِ التوحيدِ لشيخِ الإسلامِ محمدِ بنِ عبدالوهاب رحمه اللهُ م كتبتُه على الطريقةِ المدرسيةِ الحديثةِ ، ليكونَ أقربَ إلى أَفهامِ المبتدئين . وأرجو الله أن ينفع به ، ويكونَ إسهاماً في نشرِ العلمِ وتصحيحِ العقيدةِ ، وصلّى الله وسلّم على نبينا محمدٍ وآله وصحبِه .

صَالِح بن فَوزَان بن عَبْداً للهُ الفَوْزَان

÷ .

# نبذةً موجزةً عن حياةٍ المؤلفِ

#### : أسبنا

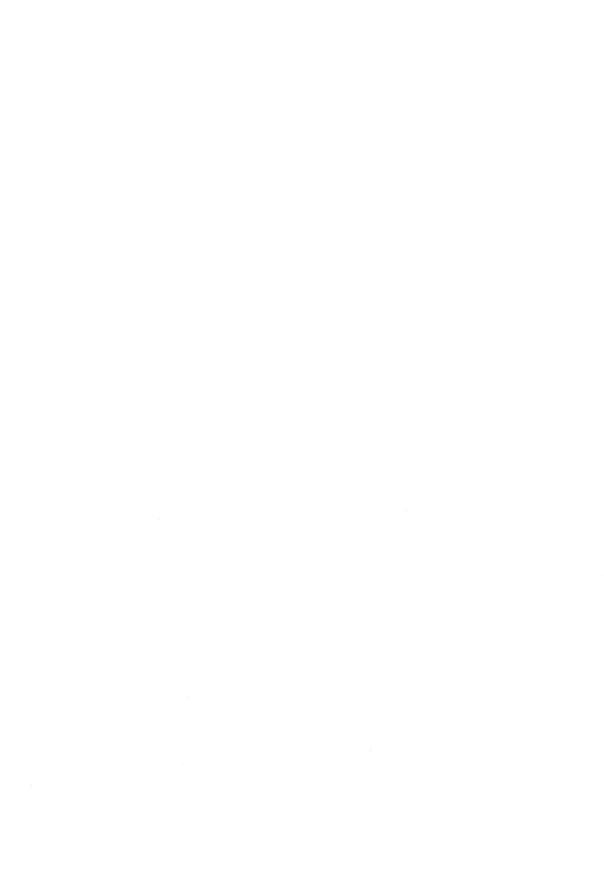
هو الشيخُ محمدُ بنُ عبدِالوهابِ بنِ سُليمانَ بنِ عليٌ، من آلِ مشرفٍ من قبيلةِ بني تميمِ المشهورةِ، وإمامُ الدعوةِ السلفيةِ في نجدٍ وغيرها.

### نشأتُهُ وعلمه :

وُلِدَ في بلدة العينة قرب مدينة الرياض سنة ١١١٥هـ، وحفظ القرآنَ الكريمَ وهو صغيرٌ، وتتلمذَ على والده قاضي العيينة في وقته، وعلى غيره من مشاهير علماء نجد، والمدينة، والأحساء، والبصرة، فأدرك علماً غزيراً أهّله للقيام بدعوته المباركة، في وقت انتشرت فيه البدعُ والخرافاتُ، والتبركُ بالقبور والأشجار والأحجار، فقام رحمه الله عالم على تصحيح العقيدة وإخلاص العبادة لله وحده، وألّف عدة كتب من أشهرها هذا الكتاب: (كتاب التوحيد)، فقد لقي قبولاً عظيماً لدى العلماء والمتعلمين، واعتنوا به دراسة وشرحاً؛ فهو كتاب بديع الوضع عظيم الفائدة، نفع الله به خلقاً كثيراً.

وقد بَقِيَ الشيخُ طيلةَ حياتِهِ معلماً؛ وداعياً إلى اللهِ تعالى، آمراً بالمعروفِ، وناهياً عن المنكرِ، إلى أن توفّي في الدرعيةِ قربَ مدينةِ الرياضِ سنة ٢٠١٦هـ، وقد تخرَّج على يدِهِ عددٌ كبيرٌ مِنَ العلماءِ وأَئمةِ الدعوةِ. أَجِزلَ اللهُ له الأَجرَ والثوابَ، وجعلَ الجنةَ مثواهُ.

وصلَّى اللهُ وسلَّم على نبينا محمدٍ وآله وصحبه.



# كتاب التوحيد

وقــولِ اللهِ تعــالــى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنْ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنْ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنْ وَٱلْإِنسَ إِلَا

موضوعُ هذا الكتابِ؛ بيانُ التوحيدِ الذي أوجبه اللهُ على عبادِه، وخلقَهَم لأَجلِهِ وبيانُ ما ينافِيهِ مِنَ الشركِ الأَكبرِ، أو ينافي كمالَه الواجبَ أو المستحبَّ مِنَ الشركِ الأَصغرِ والبدع.

ومعنى كتابُ: مصدرُ كَتَبَ بمعنى جَمَعَ، والكتابةُ بالقلمِ جمعُ الحروفِ والكلماتِ.

والتوحيد: مصدرُ وحَّده، أي جعلَه واحداً والمرادُ به هنا: إفرادُ اللهِ بالعبادةِ .

وخلقتُ: الخلقُ هو إِبداعُ الشيءِ من غيرِ أصلِ ولا احتذاءِ .

ليعبدون: العبادةُ في اللغةِ: التذلُّلُ والخضوعُ. وشرعاً: اسمٌ جامعٌ لما يحبُّه اللهُ ويرضاه مِنَ الأقوالِ والأعمالِ الظاهرةِ والباطنةِ.

والمعنى الإجماليُّ للآية : أنَّ الله َ تعالى ـ أَخبرَ أنه ما خلقَ الإِنسَ والجنَّ إلا لعبادتِهِ، فهي بيانٌ للحكمةِ في خلقهم، فلم يَرِدْ منهم ما تُريدُه السادةُ من عبيدِهَا مِنَ الإِعانةِ لهم بالرزقِ والإطعامِ، وإنّما أَرادَ المصلحة لهم.

ومناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّها تدلُّ على وجوبِ التوحيدِ، الذي هو

إِفرادُ اللهِ بِالعبادةِ . لأنه ما خلق الجنَّ والإِنسَ إلا لأَجل ذلك .

# ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ ـ وجوبُ إِفرادِ اللهِ بالعبادةِ على جميع الثقلين؛ الجنِّ والإِنسِ.
  - ٢ بيانُ الحكمةِ من خلقِ الجنِّ والإِنسِ .
- ٣ ـ أنَّ الخالقَ هوا لذي يستحقَّ العبادة دونَ غيرِهِ ممن لا يخلُق، ففي
   هذا ردُّ على عُبَّادِ الأصنام وغيرها.
- ٤ بيانُ غِنَىٰ اللهِ سبحانه وتعالى عن خلقِهِ وحاجةِ الخلقِ إليه، لأنه هو الخالقُ، وهم مخلوقون.
  - ٥ \_ إثباتُ الحكمةِ في أفعالِ اللهِ سبحانه.

\* \* \*

وقوله: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّن غُوبَ ﴾ [النحل: ٣٦].

بغثناً: أرسلْنَا.

كلّ أمةٍ: كُلُّ طائفةٍ وقرنٍ وجيلٍ مِنَ الناسِ.

رسولاً: الرسولُ: من أُوحِيَ إلَيه بشرع، وَأُمِرَ بتبلِيغهِ.

اعبدوا الله: أَفْردُوه بالعبادةِ.

واجتنبوا: اتركوا، وفارقوا.

الطاغوتُ: مشتقٌ مِنَ الطغيانِ، وهو مجاوزةُ الحدِّ، فكُلُّ ما عُبِدَ مِنْ دُونِ اللهِ\_وهو راضِ بالعبادةِ\_فهو طاغوتٌ.

المعنى الإجماليّ للآية: أنَّ الله سبحانه يخبرُ أنه أرسلَ في كلِّ طائفةٍ وقرنٍ من الناسِ رسولاً، يدعوهم إلى عبادة الله وحده، وتركِ عبادة ما سواه، فلم يزلْ يرسلُ الرسلَ إلى الناسِ بذلك منذُ حدثَ الشركُ في بني آدمَ في عهدِ نوح إلى أن ختمَهُمْ بمحمدٍ عَلَيْ .

مناسبةُ الآيةِ لَلبابِ: أَنَّ الدعوةَ إلى التوحيدِ والنهيَ عَنِ الشركِ هي مهمةُ جميعِ الرسلِ وأتباعِهِم.

ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ ـ أَنَّ الحكمة من إرسالِ الرسل هي الدعوة إلى التوحيدِ والنهيُ عَنِ
 الشركِ

٢ ـ أَنَّ دينَ الأنبياءِ واحدٌ، وهو إخلاصُ العبادةِ للهِ وترك الشرك وإنِ

17 =

اختلفتْ شرائعُهُم.

- ٣ ـ أَنَّ الرسالةَ عمَّت كُلَّ الأمم، وقامتِ الحجةُ على كُلِّ العبادِ.
  - ٤ عظمُ شأنِ التوحيدِ، وأنَّه واجبٌ على جميع الأمم.
- ٥ في الآية ما في (لا إله إلا الله) مِنَ النفي والإَثباتِ، فدلَّتْ على أنه لا يستقيمُ التوحيدُ إلا بهما جميعاً، وأنَّ النفيَ المحضَ ليسَ بتوحيدٍ،
   والإِثباتَ المحضَ ليسَ بتوحيدٍ.

\* \* \*

# وقوله: ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ۚ . . . ﴾ [الإسراء: ٢٣] الآية (١٠) .

قَضَى: أَمَرَ ووصَّى، والمرادُ بالقضاءِ هنا القضاءُ الشرعِيِّ الدينيِّ، لا القضاءُ القدريِّ الكونيِّ.

ربك: الربُّ هو المالكُ المتصرفُ، الذي ربَّى جميعَ العالمين بنعمَتِهِ.

ألا تعبدوا إلا إيّاه: أي أن تعبدوه ولا تعبدوا غَيْرَهُ.

وبالوالدين إحساناً: أي وقَضَى أَن تُحْسِنوا بالوالِدَيْن إِحساناً، كَمَا قَضَى أَن تعبدُوه، ولا تعبدُوا غيره.

المعنى الإجماليُّ للآية: الإخبارُ أَنَّ الله \_ سبحانه وتعالى \_ أمر ووصَّى على أَلْسُنِ رُسُلِهِ أَن يُعبدَ وحدَه دونَ ما سواه، وأَن يحسنَ الولدُ إلى والديه إحساناً بالقولِ والفعلِ، ولا يسيء إليهما؛ لأنهما اللذان قامَا بتربيتِهِ في حالِ صغرِهِ وضعفِهِ، حتَّى قَوِيَ واشتدَّ.

مُنَّاسِبَةُ الآيةِ للبابِ: أَنَّ التوَحيدَ هو آكدُ الحقوقِ وأوجبُ الواجباتِ؛ لأَنَّ اللهَ بدأ بِهِ فِي الآيةِ، ولا يبتدأُ إلا بالأهمِّ فالأَهمِّ.

<sup>(</sup>۱) فعن أبي بكرة رضي الله عنه قال: قال النبي ﷺ: «ألا أنبئكم بأكبر الكبائر» ثلاثاً. قالوا: بلى يا رسول الله، قال: «الإشراك بالله وعقوق الوالدين» وجلس وكان متكئاً، فقال: «ألا قول الزور» قال: فما زال يكررها حتى قلنا: ليته سكت. أخرجه البخاري برقم (٢٦٥٤) ومسلم برقم (٨٧).

### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ أَنَّ التوحيدَ هو أُولُ ما أمرَ اللهُ بِهِ منَ الواجباتِ، وهو أُولُ الحقوقِ الواجبةِ على العبدِ.
- ٢ ما في كلمة (لا إله إلا الله) مِنَ النفي والإِثباتِ، ففيها دليلٌ على أَنَّ التوحيد لا يقومُ إلا على النفي والإِثباتِ: (نفي العبادةِ عمّا سوى اللهِ وإثباتِهَا للهِ)، كما سبق.
- ٣ عظمةُ حقّ الوالدَيْنِ حيثُ عطفَ حقّهما على حقّه، وجاءَ في المرتبةِ الثانيةِ.
- ٤ وجوبُ الإحسانِ إلى الوالدين بجميعِ أَنواعِ الإحسانِ، لأنَّه لم
   يخص نوعاً دونَ نوع.
  - ٥ تحريمُ عقوق الوالدَيْن.

\* \* \*

# وقوله: ﴿ ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ مَسْيَعًا . . . ﴾ الآية [النساء: ٣٦] .

لا تشركوا: اتركوا الشرك، وهو تسويةُ غيرِ اللهِ باللهِ فيمَا هو مِنْ خصائص اللهِ.

شَيئاً: نكرةٌ في سياقِ النهي، فتعمُّ الشركَ: كبيرَهُ وصغيرَهُ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يأمرُ اللهُ سبحانه عبادَه بعبادِتِه وحده لا شريكَ له، وينهاهُمْ عَنِ الشركِ، ولم يخص نوعاً من أنواعِ العبادةِ، لا دعاءً ولا صلاةً ولا غيرهما، ليعمَّ الأمرُ جميعَ أنواعِ العبادةِ، ولم يخص نوعاً مِنْ أنواع الشركِ، ليعمَّ النهيُ جميعَ أنواع الشركِ.

مناسبة الآية للباب: أنها ابتدأت بالأمر بالتوحيد والنهي عَنِ الشركِ، ففيها تفسيرُ التوحيدِ بأنَّه عبادةُ اللهِ وحده وتركُ الشركِ.

### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ \_ وجوبُ إِفرادِ اللهِ بِالعبادةِ، لأَنَّ اللهَ أَمرَ بذلك أُولاً، فهو آكدُ الواجباتِ.
  - ٢ \_ تحريمُ الشركِ، لأَنَّ الله نهى عنه، فهو أَشدُّ المحرماتِ.
- ٣ أنَّ اجْتنابِ الشركِ شرطٌ في صحةِ العبادةِ، لأنَّ اللهَ قرنَ الأَمرَ بالعبادةِ بالنهي عَنِ الشركِ.
- ٤ ـ أَنَّ الشركَ حرَّامٌ قليلَهُ وكثيرَهُ، كبيرَهُ وصغيرَهُ، لأَنَّ كلمةَ شيئاً نكرةٌ في سياقِ النهي، فتعمُّ كُلَّ ذلك.
- ه ـ أنَّه لا يجوزُ أن يشركُ مَعَ اللهِ أَحدٌ في عبادتِه، لا ملكٌ ولا نبيٌّ ولا صالحٌ مِنَ الأولياء ولا صنمٌ؛ لأنَّ كلمة (شيئاً) عامةٌ.

# وقوله: ﴿ ﴿ أَلَ تَعَالَوْا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلًا مَنْ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلًا لَمُنْ رَكُولُ بِهِ عَلَيْكُمْ أَلَا لَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ

تعالوا: هلمُّوا وأَقبلُوا.

أتل: أقصصُ عليكُمْ وأُخبركُمْ.

حرَّم: الحرامُ الممنوعُ منه، وهو ما يعاقبُ فاعلُهُ ويثابُ تاركُهُ.

الآيات: أي إلى آخرِ الآياتِ الثلاثِ مِنْ سورةِ الأنعامِ. من قوله: ﴿ قُلُ تَكُالُوا ﴾ إلى قوله في ختامِ الآيةِ الثالثةِ: ﴿ ذَالِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِـ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴿ فَالِكُمْ وَصَّلَكُمْ بِهِـ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴿ فَالِكُمْ وَصَّلَكُمْ بِهِـ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴾.

المعنى الإجماليُّ للآية: يأمر اللهُ نبيَّه أَنْ يقولَ لهؤلاءِ المشركين الذين عبدوا غيرَ اللهِ، وحرَّموا ما رزقهم اللهُ، وقتلُوا أَولادَهم تقرُّباً للأصنام، فعلوا ذلك بآرائهم وتسويلِ الشيطانِ لهم: هلمُّوا أقصُّ عليكُمْ ما حرَّم خالقُكُم وما لِكُكُم تحريماً حقًا لا تخرُّصاً وظنًا، بل بوحيٍ منه، وأمرٍ من عندِهِ، وذلك فيما وصَّاكُمْ بِهِ في هذه الوصايا العشرِ، التي هي:

<sup>(</sup>۱) فعن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من يبايعني على هؤلاء الآيات» ثم قرأ: ﴿قل تعالوا أتل ما حرّم ربكم عليكم﴾ حتى ختم الآيات الثلاث «فمن وفي فأجره على الله، ومن انتقص شيئاً أدركه الله بهافي الدنيا كانت عقوبته، ومن أخّر إلى الآخرة كان أمره إلى الله، إن شاء عذبه وإن شاء غفر له».

أخرجه الحاكم في المستدرك (٣١٨/٢) وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

وأصل الحديث متفق عليه بدون ذكر الآيات، فقد أخرجه البخاري برقم (٨) ومسلم برقم (١٧٠٩).

أُولاً: وصَّاكم أَلاَّ تُشْرِكُوا به شيئاً، وهذا نهيٌّ عَنِ الشركِ عموماً، فشملَ كُلَّ مشركِ به مِنْ أَنواعِ المعبوداتِ من دونِ اللهِ، وكُلَّ مشركِ فيه من أنواع العبادةِ.

تانياً: ووصَّاكم أن تحسنوا بالوالدين إحساناً، ببرهِمَا وحفظِهِمَا وصيانتِهِمَا وطاعَتِهمَا في غيرِ معصيةِ الله؛ وتركِ الترقُّع عليهما.

ثَالِثاً: ووصَّاكم أن لَا تقتلُوا أولادَكُم مِنْ إِمْلاقٍ، أي لا تَئِدوا بناتكم، ولا تقتلوا أبناءَكُم خشيةَ الفقرِ، فإنِّي رازقُكُم ورازقُهُم، فلستُم ترزقونهم، بل ولا ترزقون أنفسكم.

رابعاً: ووصَّاكم أن لا تقربوا الفواحشَ ما ظَهَرَ منها وما بَطَن، أي المعاصى الظاهرةُ والخفيةُ.

خامساً: ووصَّاكم أن لا تقتلوا النفسَ التي حرَّمَ اللهُ قتلَها، وهي النفسُ المؤمنةُ والمعاهدةُ إلا بالحقِّ، الذي يبيحُ قتلَها مِنْ قصاصٍ أو زناً بعدَ إحصانٍ أو ردةٍ بعدَ إسلام.

سادساً: ووصَّاكم أَنْ لا تقربوا مالَ اليتيم \_ وهو الطفلُ الذي ماتَ أبوه \_ إِلاَّ بالتي هي أحسنُ مِنْ تصريفِهِ بما يحفَظُه، ويُنمِّيه له حتَّى تدفعوه إليه حين يبلغ أشدَّه، أي: الرشدَ وزوالَ السفَهِ معَ البلوغ.

سابعاً: ﴿ وَأَوْفُوا ٱلْكَيْلَ وَٱلْمِيزَانَ بِالْقِسْطِّ لَا ۖ ثُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ أي: أقيموا العدلَ في الأخذِ والإعطاءِ حسبَ استطاعَتِكُمْ. ثامناً: ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَأَعْدِلُواْ وَلَوْكَانَ ذَا قُرْيَى ﴾.

أَمرَ بالعدلِ في القولِ على القريبِ والبعيدِ بعدَ الأَمرِ بالعدلِ في الفعل. الفعل.

تاسعاً: ﴿ وَبِعَهْدِ ٱللَّهِ ﴾ أي: وصيَّتَه التي وصَّاكُمْ بها ﴿ أَوْفُواْ ﴾ ،

أي انقادُوا لذلك بأن تطيعوه فيما أَمَرَ به ونهَى عنه، وتعملُوا بكتابه وسنة نبيه.

عاشراً: ﴿ وَأَنَّ هَٰذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ ۗ وَلَا تَنَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ﴾ .

أي: الذي أوصيتكُم بِهِ في هاتين الآيتين من تركِ المنهياتِ، وأعظمُهَا الشركُ. وفعلِ الواجباتِ، وأعظمُها التوحيدُ، هو الصراطُ المستقيمُ.

﴿ فَأَتَّبِعُونُهُ وَلَا تَلَّيِعُوا ٱلسَّبُلَ ﴾ البدعُ والشبهاتُ .

﴿ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ أَهُ . تميلُ وتشتتُ بكُمْ عن دينهِ .

مناسبةُ الآياتِ للبابِ: أنَّ الله \_ سبحانه \_ ذكر فيها جملاً مِنَ المحرماتِ ابتدأَهَا بالنهي عَنِ الشركِ، والنهيُ عنه يستدعي الأَمرَ بالتوحيدِ بالاقتضاءِ، فدلّ ذلك على أنّ التوحيدَ أوجبُ الواجباتِ، وأنَّ الشركَ أعظمُ المحرماتِ.

ما يُستفادُ مِنَ الآياتِ:

١ \_ أَنَّ الشركَ أعظمُ المحرمات، وأنَّ التوحيدَ أوجبُ الواجباتِ.

٢ \_ عظمُ حقِّ الوالدَيْن.

٣ \_ تحريم تتلِ النفسِ بغيرِ حقّ، لاسيما إذا كان المقتول من ذوي القربي.

٤ \_ تحريمُ أكلِ مالِ اليتيم، ومشروعيةُ العملِ على إصلاحِهِ.

٥ \_ وجوبُ العدلِ في الأُقوالِ والأفعالِ على القريبِ والبعيدِ.

٦ \_ وجوبُ الوفاءِ بالعهدِ.

٧ \_ وجوبُ اتباع دينِ الإِسلام وتركِ ما عَدَاه.

٨ - أنَّ التحليلَ وَالتحريمَ حقُّ للهِ.

ابنُ مسعود: هو عبدُ اللهِ بنُ مسعودِ بنِ غافلِ بنِ حبيبِ الهذليُ ، صحابيٌ جليلٌ مِنَ السابقين الأولين، من كبارِ علماءِ الصحابةِ ، لازمَ النبيَ ﷺ ، وتُوفِّي سنة ٣٢هـ.

وصية: هي الأمرُ المؤكدُ المقررُ.

خاتمه: الخاتمُ بفتحِ التاءِ وكسرِهَا: حلقةُ ذاتُ فصَّ من غيرها، وختَمْتُ على الكتاب بمعنى طَبَعْتُ.

المعنى الإجماليُّ للأثرِ: يذكرُ ابنُ مسعودٍ رضي اللهُ عنه: أنَّ

(۱) أخرجه الترمذي برقم (۳۰۸۰) والطبراني في معجمه الأوسط برقم (۱۲۰۸) وقال أبو عيسيٰ: هذا حديث حسن غريب.

أخرَجُه أحمد في المسند (١/ ٤٣٥، ٤٦٥) وابن حبان في صحيحه (١/٥/١) برقم (٢، ٧) والحاكم (٢/ ٣١٨)، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (٢/ ٢٢): رواه أحمد والبزار، وفيه عاصم ابن بهدلة وهو ثقة، وفيه ضعف.

<sup>(</sup>٢) وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: خط لنا رسول الله ﷺ خطًا، ثم خطَّ عن يمينه وعن شماله خطوطاً، ثم قال: «هذا سبيل الله، وهذه السبل على كل سبيل منها شيطان يدعو إليه، ﴿ وَأَنَّ هَلَاَ اصِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهٌ وَلَا تَلَيِّعُوا ٱلسَّبُلَ فَلَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَيلِيلِيمً ﴾.

الرسول على لو وصّى لم يوصِ إلا بما وصّى به الله تعالى، فإن الله قد وصّى بما في هذه الآياتِ، لأنّه سبحانه قد ختم كلّ آيةٍ منها بقوله: ﴿ ذَلِكُمْ وَصَّىٰ كُم بِهِ ﴾، وإنما قال ابنُ مسعودٍ ذلك لمّا قال ابنُ عباسٍ رضي الله عنهما: إنّ الرزية كُلُ الرزيةِ ما حالَ بيننا وبينَ أَنْ يكتبَ لنا رسولُ الله عَلَيْ وصيّتَه، فذكّرَهُمُ ابنُ مسعودٍ رضي الله عنه أنّ عندهم مِنَ القرآنِ ما يكفِيهِم، فإنّ النبيّ عَلَيْ لو وصّى لم يوصِ إلا بما في كتابِ اللهِ.

مناسبةُ هذا الأثرِ للبابِ : بيانُ أَنَّ ما ذُكِرَ في هذه الآياتِ كَما هو وصيةُ اللهِ فهو وصيةُ رسولِهِ ﷺ ، لأَنَّ الرسولَ ﷺ يوصي بما أُوصىٰ اللهُ بهِ.

ما يُستفادُ مِنْ قولِ ابنِ مسعودٍ:

١ \_ أهمية هذه الوصايا العشر.

٢ ـ أنَّ الرسولَ ﷺ يوصي بما أوصىٰ بِهِ اللهُ، فكُلُّ وصيةٍ للهِ فهي وصيةٌ لرسولِه ﷺ.

٣\_ عمقُ علم الصحابةِ، ودقةُ فهمِهِمْ لكتابِ اللهِ.

\* \* \*

وعن معاذِ بنِ جبلٍ - رضي اللهُ عنه - قال: كُنْتُ رَديفَ النَّبِيِّ على حمارٍ فَقَالَ لِي: «يَا مُعَاذُ أَتَدْرِي مَا حَقُّ اللهِ عَلَى الْعِبَادِ، وَمَا حَقُّ اللهِ عَلَى اللهِ؟ قُلْتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «حَقُّ اللهِ عَلَى اللهِ؟ قُلْتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «حَقُّ اللهِ عَلَى اللهِ أَنْ يَعْبُدُوه ولا يُشركُوا بِهِ شَيْئًا، وَحَقُّ الْعِبَادِ عَلَى اللهِ أَنْ يَعْبُدُوه ولا يُشركُوا بِهِ شَيْئًا، وَحَقُّ الْعِبَادِ عَلَى اللهِ أَنْ لا يُشرِكُ بِهِ شَيْئًا» قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَفلا أَبشَّرُ لا يُشرِكُ بِهِ شَيْئًا» قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَفلا أَبشَّرُ النَّاسَ؟ » قَالَ: «لاَ تُبشَرهُمْ فَيَتَكِلُوا» أَخرجاه في الصحيحين (١٠).

معاذٌ: هو معاذُ بنُ جبلِ بنِ عمرو بنِ أُوسِ بنِ كعبِ بنِ عمرو الله المخزرجيُّ الأنصاريُّ صحابيٌّ جليلٌ مشهورٌ مِنْ أَعيانِ الصحابةِ، وكان متبحراً في العلمِ والأحكامِ والقرآنِ، شهدَ غزوة بدرٍ وما بعدَها واستخلفه النبيُّ ﷺ على أهلِ مكة يومَ الفتح يعلِّمُهُم دينَهُم ثُمَّ بعثه إلى اليمنِ قاضياً ومعلماً مات بالشام سنة ١٨هـوله ٣٨عاماً.

رديفُ: الردَيفُ هو الذي تحملُهُ خلفَكَ على ظهرِ الدابةِ.

أتدري؟: هل تعرفُ؟

حقُّ اللهِ: ما يستحقّه ويجعلُه متحتماً على العبادِ.

حقُّ العبادِ على اللهِ: ما كتبه على نفسِه تفضُّلاً منه وإحساناً.

أبشرُ الناسَ: أُخبرُهُم بذلك لِيُسَرُّوا به.

(۱) أخرجه البخاري برقم (۲۸۵٦) ومسلم برقم (۳۰).

وفي رواية: «وأخبر بها معاذ عند موته تأثماً» عند البخاري برقم (١٢٨) ومسلم رقم (٣٢). وجاء في فتح المجيد (ص٢٨) قال الوزير أبو المظفر: لم يكن يكتمها إلا عن جاهل يحمله جهله على سوء الأدب بترك الخدمة في الطاعة».

يتَّكِلُوا: يعتَمِدُوا على ذلك فيتركوا التنافُسَ في الأَعمالِ الصَّالِحَةِ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: أَنَّ النبيُّ عَلَيْهُ أَرادَ أَن يُبينَ وجوبَ التوحيدِ على العبادِ وفضله، فألقىٰ ذلك بصيغةِ الاستفهامِ، ليكونَ أوقعَ في النفسِ وأبلغَ في فهمِ المتعلِّمِ، فلما بيَّن عَلَيْهُ لمعاذِ فضلَ التوحيدِ، استأذنه معاذ أن يخبرَ بذلك الناسَ ليستبشروا، فمنَعَهُ النبيُّ عَلَيْهُ من ذلك خوفاً من أن يعتمدَ الناسُ على ذلك فيقلِّلُوا مِنَ الأعمالِ الصالحةِ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أَنَّ فيه تفسيرَ التوحيدِ بأَنَّه عبادةُ اللهِ وحدَه لا شربكَ لَهُ.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ تواضعُ النبيِّ ﷺ حيثُ ركبَ الحمارَ وأردفَ عليه. خلافَ ما عليه أهلُ الكبر.
  - ٢ \_ جوازُ الإردافِ على الدابةِ إذا كانتْ تطيقُ ذلك.
    - ٣ التعليمُ بطريقةِ السؤالِ والجواب.
  - ٤ \_ أنَّ من سُئِلَ عَمَّا لا يعلمُ ينبغي له أن يقولَ: اللهُ أعلمُ.
  - ٥ \_ معرفةُ حتِّ اللهِ على العبادِ وهو أن يعبدوه وحدَه لا شريكَ لَهُ.
- ٦ ـ أنَّ من لم يتجنبَ الشركَ لم يكن آتياً بعبادةِ اللهِ حقيقةً ولو عبدَه فِي
   الصورة.
  - ٧ \_ فضلُ التوحيدِ وفضلُ من تمسَّكَ به.
  - ٨ ـ تفسيرُ التوحيدِ وأنَّه عبادةُ اللهِ وحده وتركُ الشركِ.
    - ٩ استحباب بشارة المسلم بما يسره .
      - ١٠ \_ جوازُ كتمانِ العلم للمصلحةِ .
        - ١١ \_ تأدُّبُ المتعلم مع معلَّمِهِ.

# بابُ فَضْل التوحيدِ وما يُكفّرُ مِنَ الذنوب

وقولِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوٓاْ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أَوْلَتِكَ لَهُمُ ٱلْأَمَنُ وَهُم مُهْتَدُونَ ﴿ اللَّهِ ﴿ (١) [الانعام: ٨٦].

مناسبة هذا البابِ لكتاب التوحيدِ: لمَّا بيَّن في البابِ الأولِ وجوبَ التوحيدِ وآثارَه الحميدة، التوحيدِ وآثارَه الحميدة، ونتائِجَه الجميلة التي منها تكفيرُ الذنوبِ؛ لأَجلِ الحثِّ عليه والترغيبِ فيه.

بابٌ: هو لغةً: المدخلُ، واصطلاحاً: اسمٌ لجملةٍ مِنَ العلمِ تحتَهُ فصولٌ ومسائلُ غالباً.

يكفرُ: التكفيرُ في اللغةِ: السترُ والتغطيةُ. وشرعاً: محوُ الذنبِ حتَّى يصيرَ بمنزلةِ المعدوم.

مِنَ الذنوبِ: (منَ) بيانيةٌ وليستْ للتبعيضِ، والذنوبُ: جمعُ

(۱) عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قال: لما نزلت: ﴿ الَّذِينَ مَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوَا إِيمَنَهُم يِظْلَمْ ﴾ قلنا: يا رسول الله: أينا لا يظلم نفسه؟ قال: «ليس كما تقولون: ﴿ لِللَّهِ اللَّهِ عَلَمْ يَظُلُّمْ ﴾ بشرك، أو لم تسمعوا إلى قول لقمان لابنه: ﴿ يَئِبُنَى لَا تَشْرِكَ بِاللَّهِ إِنَّ اللَّهِ إِنَّ اللَّهِ إِنَّ اللَّهِ إِنَّ اللَّهِ إِنَّ اللَّهِ إِنَّ اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَظِيمٌ اللَّهُ ﴾ .

أخرجه البخاري برقم (٣٣٦٠) ومسلم برقم (١٢٤).

ذنبٍ وهو ما تَقبَحُ عاقبتُهُ.

آمنوا: صدَّقُوا بقلوبِهِم، ونطقُوا بألسنَتِهِم، وعمِلُوا بجوارِحِهِم، ورأسُ ذلكَ التوحيدُ.

يلبسوا إيمانَهُم: يخلطوا توحيدَهُم.

بظلم: بشرك \_ والظلمُ وضعُ الشيءِ في غيرِ موضِعِه \_ سُمِّي الشركُ ظُلماً لأنه وضعٌ للعبادةِ في غيرِ موضِعِها وصرفٌ لها لغيرِ مستحقِّها.

الأمنُ: طمأنينةُ النفسِ وزوالُ الخوفِ.

مهتدون: أي موفقون للسيرِ على الصراطِ المستقيم ثابتون عليه.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يخبرُ سبحانه أَنَّ الذين أَخَلصُوا العبادةَ للهِ وحده ولم يخلطُوا توحيدَهُم بشركِ هُمُ الآمنون مِنَ المخاوفِ والمكارِهِ يومَ القيامةِ، المهتدون للسيرِ على الصراطِ المستقيم في الدنيا.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنها دلَّتْ على فضلِ التوحيدِ وتكفيرِهِ للذنوب.

ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ فضلُ التوحيدِ وثمرتُهُ في الدنيا والآخرةِ.

٢ ـ أنَّ الشركَ ظلمٌ مبطلٌ للإيمانِ باللهِ إنْ كان أكبرَ، أو منقصٌ لَهُ إنْ كانَ أصغرَ.

٣ - أنَّ الشركَ لا يغفرُ.

٤ \_ أَنَّ الشركَ يسببُ الخوفَ في الدنيا والآخرة .

عن عبادة بن الصامت - رضي الله عنه - قال: قال رسولُ الله عنه - قال: قال رسولُ الله عنه - قال: «مَنْ شَهِدَ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبَدُهُ وَرَسُولُهُ وَكَلِمَتُهُ ٱلْقَاهَا إِلى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ، وَالْجَنَّةَ حَقُّ وَالنَّارَ حَقُّ، أَدْخَلَهُ اللهُ الْجَنَّةَ عَلَى مَا كَانَ مِنَ الْعَمَلِ » أخرجاه (١).

عبادة بنُ الصامتِ: هو عبادة بنُ الصامتِ بنِ قيسِ الأَنصاريُّ الخزرجيُّ أحدُ النقباءِ بدريُّ مشهورٌ توفي سنة ٣٤هـوله ٧٢ سنة.

شهِدَ أَنْ لا إِله إلاّ اللهُ: تكلَّمَ بهذِهِ الكلمةِ عارفاً لمعناها عاملاً بمقتضاها ظاهراً وباطناً.

لا إله إلاَّ اللهُ: لا معبودَ بحقِّ إلاَّ اللهُ.

وحده: حالٌ مؤكدٌ للإِثباتِ.

لا شريك له: تأكيدٌ للنفي.

وأن محمداً: أي وشهد أنَّ محمداً.

عبدُهُ: مملوكُه وعابدُهُ.

ورسوله: مرسله بشريعتِهِ.

وأن عيسى: أي وشهدَ أنَّ عيسى ابنُ مريمَ.

عبدُ اللهِ ورسولُهُ: خلافاً لِمَا يعتقدُهُ النصارى أنه اللهُ أو ابنُ اللهِ أو

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري برقم (٣٤٣٥) ومسلم برقم (٢٨) والترمذي برقم (٢٦٤٠) وأحمد في مسنده (٥/ ٣١٤).

ثالثُ ثلاثةٍ .

وكلمتُهُ: أي أنه خلَقَه بكلمةٍ وهي قولُهُ: (كُنْ).

ألقاها إلى مريمَ: أرسلَ بها جبريلَ إليها فنفخَ فيها مِنْ روحِهِ المخلوقَةِ بإذنِ اللهِ عزَّ وجلَّ.

وروحٌ: أي أنَّ عيسى عليه السلامُ روحٌ مِنَ الأَرواحِ التي خَلَقَها اللهُ تعالى .

منه: أي منه خلقاً وإيجاداً كقولِهِ تعالى: ﴿ وَسَخَرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنَةً﴾ [الجاثية: ١٣].

والجنة حقُّ والنارَ حقٌّ: أي شهدَ أنَّ الجنةَ والنارَ اللتين أخبرَ اللهُ عنهما في كتابِهِ ثابتتان لا شكَّ فيهما.

أدخله اللهُ الجنةَ: جوابُ الشرطِ السابقِ من قولِهِ: مَن شَهِدَ... إلخ).

على ما كان مِنَ العمل: يحتمل معنيين:

الأولُ: أدخلَهُ اللهُ الجَنةَ وإنْ كانَ مقصراً وَلَهُ ذنوبٌ؛ لأَنَّ الموحدَ لابُدَّ له مِنْ دخولِ الجنةِ.

الثاني: أدخلَه اللهُ الجنةَ وتكونُ منزلتُهُ فيها على حسبِ عملِهِ.

أخرجاه: أي روى هذا الحديث البخاريُّ ومسلمٌ في صحيحيهما اللذين هما أصحُّ الكتب بعدَ القرآنِ .

المعنى الإجماليُّ للحديث: أنَّ الرسولَ ﷺ يخبرُنا مبيناً لنا فضلَ التوحيدِ وشرفَه: أنَّ منْ نطقَ بالشهادتَيْن عارفاً لمعناهُمَا عاملاً بمقتضاهُمَا ظاهراً وباطناً وتجنبَ الإفراطَ والتفريطَ في حقِّ النبييِّن الكريمَيْن عيسى ومحمد عليهما الصلاةُ والسلامُ \_ فأقرَّ لهما بالرسالةِ

وعبوديتهِما للهِ وأنه ليسَ لهما شيءٌ مِنْ خصائصِ الربوبيةِ ـ وأيقنَ بالجنةِ والنارِ أنَّ مَالَهُ إلى الجنةِ وإنْ صدرَ منه معاصِ دونَ الشركِ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أن فيه بياناً لفضلِ التوحيدِ، وأنه سببٌ للدخولِ الجنةِ وتكفيرُ الذنوب.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ فضلُ التوحيدِ وأنَّ اللهُ يكفرُ بهِ الذنوبَ.
- ٢ \_ سعةُ فضلِ اللهِ وإحسانِهِ سبحانه وتعالى .
- ٣ وجوبُ تجنبِ الإفراطِ والتفريطِ في حقّ الأنبياءِ والصالحين، فلا نجحدُ فضلَهُم ولا نغلو فيهم فنصرف لهم شيئاً من العبادةِ، كما يفعلُ بعضُ الجهالِ والضلالِ.
- ٤ ـ أنَّ عقيدة التوحيد تخالف جميع الملل الكفرية مِن اليهود
   والنصارى والوثنيين والدهريين.
  - ٥ \_ أنَّ عصاةَ الموحدين لا يخلَّدون في النارِ .

\* \* \*

ولهما في حديث عِتْبانَ :

«فَإِنَّ اللهَ حَرَّمَ عَلَى النَّارِ مَنْ قَالَ: لا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ يَبَتْغِي بِذَلِكَ وجْه اللهِ»(١).

عتبانُ: هو عتبانُ بنُ مالكِ بنِ عمروِ بنِ العجلانِ الأَنصاريُّ من بني سالم بنِ عوفٍ صحابيُّ مشهورٌ ماتَ في خلافَةِ معاويةَ .

ولهما: أي روى البخاريُّ ومسلمٌ في صحيحيهما هذا الحديث بكمالِهِ، وهذا طرفٌ منه.

حرَّم على النار: التحريم: المنعُ أي منعَ النارَ أَنْ تمسَّه.

يبتغي بذلك وجه اللهِ: أي مخلصاً من قلبِهِ وماتَ على ذلك، ولم تقلْها نفاقاً.

### المعنى الإجماليُّ للحديثِ:

أنَّ الرسولَ ﷺ يخبرُ خبراً مؤكداً أنَّ مَنْ تلفظَ بكلمةِ (لا إله إلا الله) قاصداً ما تدلُّ عليه مِنَ الإِخلاصِ ونفي الشركِ عاملاً بذلك ظاهراً وباطناً وماتَ على تلكِ الحالِ لم تمسّه النارُ يومَ القيامةِ .

مناسبة الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه دلالة واضحة على فضلِ التوحيدِ وأنَّه يوجبُ لمن ماتَ عليه النجاة مِنَ النار وتكفيرَ السيئاتِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري برقم (٤٢٥) ومسلم برقم (٣٣) وأحمد في مسنده (٤٤٤)، (٩/٥).

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ \_ فضلُ التوحيدِ وأنَّه ينقذُ مِنَ النار ويكفرُ الخطايا .
- ٢ ـ أنَّه لا يكفِي في الإيمانِ النطقُ مِنْ غيرِ اعتقادِ القلبِ كحالِ المنافقين.
  - ٣ \_ أنَّه لا يكفِي في الإِيمانِ الاعتقادُ من غيرِ نطقٍ. كحالِ الجاحدين.
    - ٤ \_ تحريمُ النارِ على أهل التوحيدِ الكامل.
- ٥ أنَّ العملَ لا ينفعُ إلاَّ إذا كانَ خالصاً لوجهِ اللهِ وصواباً على سنةِ رسولِ اللهِ عَلَيْ
- ٦ أنَّ من قالَ لا إله إلاَّ اللهُ وهو يدعُو غيرَ اللهِ لم تنفَعْهُ كحالِ عبادِ القبورِ
   اليومَ يقولون لا إله إلاَّ الله وهم يدعون الموتى ويتقرَّبُون إليهم.
  - ٧ \_ إثباتُ الوجهِ للهِ تعالى على ما يَليقُ بجلالِهِ وعظمتِهِ.

وَعَنْ أَبِي سعيدِ الخُدرِيِّ \_ رضي اللهُ عنه \_: أن النبيَّ ﷺ قَالَ: «قَالَ مُوسَى: يَا رَبِّ عَلَمْني شَيْئاً أَذْكُرُكَ وَأَدْعُوكَ بِهِ، قَالَ: قُلْ يَا مُوسَى: لا إِلَه إِلاَّ اللهُ ، قال: يَارَبِّ كُلُّ عِبَادِكَ يَقُولُونَ هَذَا ، قَالَ: يَا مُوسَى لَوْ أَنَّ السَّمواتِ السَّبْعَ وَعامِرَهُنَّ غَيْرِي والأَرضينَ قَالَ: يَا مُوسَى لَوْ أَنَّ السَّمواتِ السَّبْعَ وَعامِرَهُنَّ غَيْرِي والأَرضينَ السَّبْعَ في كفَّةٍ ، وَلا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ في كِفَّةٍ مَالتْ بِهِنَّ لا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ اللهُ اللهُ والنَّ عِبْنَ لا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ عَبْدَ عَالَ اللهُ عَلَيْ عَالَمُ والحَاكِمُ وصحَّحَه (١) .

أبو سعيد الخدريُّ: هو أبو سعيد الخُدريُّ سعدُ بن مالكِ بنِ سنانِ الخزرجيُّ الأنصاريُّ الخدريُّ نسبةً إلى بني خدرة، صحابيٌّ جليلٌ وابنُ صحابيٌّ روىٰ عَنِ النبيِّ ﷺ أحاديثَ كثيرةً ماتَ سنة ٧٤هـ.

موسى: هو موسى بنُ عمرانَ رسولُ اللهِ إلى بني إسرائيلَ وكليمُ الرحمنِ.

أذكُرُك: أَثني عليك وأحمدُكَ به.

وأدعوك به: أتوسلُ بهِ إليك إذا دعوتُك.

يقولون هذا: أي هذه الكلمة .

وعامرهُنَّ غيري: مَنْ فيهن مِنَ العمارِ غيرُ اللهِ.

في كفةٍ: أي لو وُضِعَتْ هذه المخلوقَاتُ في كفةٍ مِنْ كفَّتَي الميزانِ وَوُضِعَتْ هذه الكلمةُ في الكِفَّة الأُخرى .

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن حبان برقم (۲۳۲٤)، والحاكم في المستدرك (۵۲۸/۱) والنسائي في عمل اليوم والليلة برقم (۸۳٤، ۱۱٤۱) وصححه ابن حبان والحاكم ووافقه الذهبي. وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (۸۲/۱۰): رواه أبو يعلى ورجاله وثقوا وفيهم ضعف.

مالت بهن : رَجَحَتْ عليهن .

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: أنَّ موسىٰ عليه الصلاةُ والسلامُ طلبَ مِنْ ربِّه عزَّ وجلَّ أن يعلِّمَه ذِكْراً يُثِنِي عليه بِهِ ويتوسلُ إليه بِهِ، فأرشدَهُ اللهُ أنْ يقولَ: لا إله إلاَّ اللهُ فأدركَ موسىٰ أنَّ هذه الكلمةَ كثيرٌ ذِكْرها على ألسنةِ الخلقِ، وهو إنما يريدُ أن يخصَّه بذكر يمتازُ به عَنْ غيرِهِ، فبيَّنَ اللهُ له عظمَ فضلِ هذا الذكرِ الذي أرشدَهُ إليه، وأنَّه لا شيءَ يعادِلُهُ في الفضلِ.

مناسبة الحديثِ للبابِ: أَنَّ فيه بَيَانَ فضلِ كلمةِ التوحيدِ، وأنَّه لا شيء يعادِلُهَا في الفضيلةِ.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ \_ عظمُ فضل لا إله إلاَّ اللهُ، لما تتضمَّنُه مِنَ التوحيدِ والإِخلاصِ.
  - ٢ \_ فضلُ موسىٰ عليه السلامُ وحرصه على التقرُّب إلى اللهِ.
- ٣ ـ أنَّ العبادة لا تكونُ إلاَ بما شرعَهُ اللهُ وليسَ للإنسانِ أن يبتدعَ فيها مِنْ
   عندِ نفسِهِ ، لأَنَّ موسى طَلَبَ مِنْ ربِّه أَنْ يعلِّمَه ما يذكُرُهُ بهِ .
- ٤ ـ أنَّ ما اشتدتِ الحاجةُ والضرورةُ إليه كان أكثرَ وجوداً، فإنَّ لا إلله إلاَّ اللهُ لمَّا كانَ العالمُ مضطراً إليها كانت أكثرَ الأَذكارِ وجوداً وأيسرَها حصولاً.
  - ٥ \_ أَنَّ اللهَ فُوقَ السمواتِ لقولِهِ: (وعامِرَهُنَّ غَيْرِي).
- ٦ أنَّه لابُدَّ في الذكرِ بهذه الكلمةِ مِنَ التلقُّظِ بها كلِّها، ولا يقتصرُ على لفظِ الجلالةِ (اللهِ) كما يفعلُهُ بعضُ الجهالِ.
  - ٧ \_ إثباتُ ميزانِ الأَعمالِ وأنَّه حقٌّ.
  - ٨ أنَّ الأنبياء يحتاجون إلى التنبيه على فضل لا إله إلا الله .
    - ٩ \_ أنَّ الأرضين سبعٌ كالسمواتِ.

وللترمذي \_ وحسنه: عَنْ أنس \_ رضي الله عنه \_ سمعتُ رسولَ الله عَلَيْ يقولُ: «قَالَ الله تَعالَىٰ؛ يا ابن آدَمَ، لَوْ أَتَيْتَنِي بِقُرابِ الأَرْضِ خَطايَا ثُمَّ لَقِيتَنِي لا تُشْرِكُ بي شَيْئًا لأَتَيْتُكَ بِقُرَابِها مَغْفِرَةً »(١).

أَنسٌ: هو أنسُ بنُ مالكِ بنِ النضرِ الأنصاريُّ الخزرجيُّ خادمُ رسولِ اللهِ، ﷺ: «اللَّهُمَّ أكثرُ مالَهُ وولَدَهُ وأدخِلُهُ الجنةَ» ماتَ سنة ٩٢ وقِيلَ سنة ٩٣هـ وقد جاوزَ المائةَ.

وللترمذيّ وحسَّنه: أي وروى الترمذيُّ في سنَنهِ الحديثَ المذكورَ، وحسَّنَ إسنادَهُ.

قُراب: بضمِّ القافِ وقيلِ بكسرِهَا، والضمُّ أشهرُ: وهو ملؤها أو ما يقاربُ ملأها.

ثم لقيتني لا تشركُ بي شيئاً: أي ثم مُتَّ حالَ كونِكَ سالماً مِنَ الشركِ، وهذا شرطٌ في الوعدِ بحصولِ المَغْفرةِ.

مغفرة: الغفرُ لغةً: السترُ، وشرعاً: تجاوزُ اللهِ عَنْ خطايا وذنوبِ عبادِهِ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ النبيُّ ﷺ عَنْ ربِّه عزَّ وجلَّ أنَّه

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي برقم (٣٥٣٤) والدارمي برقم (٢٧٩١) وأحمد (١٧٢/٥) وحسنه الترمذي.

يخاطبُ عبادَهُ ويبينُ لهم سعةَ فضلِهِ، ورحمتِهِ، وأنَّه يغفرُ الذنوبَ مهما كَثُرُتْ ما دامَتْ دونَ الشركِ، وهذا الحديثُ مثلُ قولِهِ تعالَى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاآهُ ﴾.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أن فيه دليلاً على كثرةِ ثوابِ التوحيدِ، وأنَّه يكفرُ الذنوبَ مهمَا كثرُتْ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ \_ فضلُ التوحيدِ وكثرةُ ثوابِهِ.

٢ \_ سعةُ فضلِ اللهِ وجودِهِ ورحمتِهِ وعفوِهِ .

٣ ـ الردُّ على الخوارجِ الذين يكفِّرون مرتكبَ الكبيرةِ التي هي دُونَ
 الشرك.

٤ \_ إثباتُ الكلام لله عزَّ وجلَّ على ما يليقُ بجلالِهِ.

٥ \_ بيانٌ لمعنى لا إله إلا اللهُ، وأنه تركُ الشركِ قليلِهِ وكثيرِهِ، ولا يكفي قولُها باللسان.

٦ \_ إثباتُ البعثِ والحسابِ والجزاءِ.

\* \* \*

# بابُ مَنْ حقَّقَ التوحيدَ دخلَ الجنةَ بغير حساب

وقولِ اللهِ تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِللهِ حَنِيفًا وَلَوْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ النحل: ١٢٠:].

وقالَ: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِرَيِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ ١٠٥٠ [المؤمنون: ٥٩].

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: إِنَّ المصنفَ رحمه اللهُ لمَّا ذكرَ التوحيدَ وفضلَهُ ناسَب أن يذكرَ بيانَ تحقيقِهِ، لأَنَّه لا يحصلُ كمالُ فضلِهِ إلاَّ بكمالِ تحقيقِهِ.

حقَّقَ التوحيدَ: أي خلَّصه وصفًاه مِنْ شوائبِ الشركِ والبدعِ والمعاصِي.

بغيرِ حسابٍ: أي لا محاسبة عليه.

أمةً: أي قدوةً، وإماماً معلِّماً للخيرِ.

قانتاً: القنوتُ دوامُ الطاعةِ.

حنيفاً: الحنيفُ المقبلُ على اللهِ المعرضُ عَنْ كُلِّ ما سِواه.

ولم يَكُ: أصلُها يَكُن حُذِفَتِ النونُ تخفيفاً.

مِنَ المشركين: أيْ قَدْ فارقَ المشركينَ بالقلبِ واللسانِ والبدن، وأَنكرَ ما كانوا عليه.

والذين هم بربِّهم لا يشركون: لا يعبدون معه غَيْرَه.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ الأولى: أنَّ اللهَ سبحانه وتعالَى يصفُ خليلَه إبراهيمَ عليه السلامُ بأربع صفاتٍ:

الصفةُ الأولى: أنَّه كانَ قدوةً في الخيرِ لتكميلِهِ مقام الصبرِ واليقين، اللذين بهما تُنالُ الإِمامةُ في الدين.

الصفةُ الثانيةُ: أنَّه كان خاشعاً مطيعاً مداوماً على عبادةِ اللهِ تعالى . الصفةُ الثالثةُ: أنَّه كان معرضاً عن الشركِ مقبلاً على اللهِ تعالى . الصفةُ الرابعةُ: بُعدُهُ عَن الشركِ ومفارقتُهُ للمشركين .

مناسبةُ الآيةِ الأولى للباب: أنَّه وصفَ خليلَهُ بهذِه الصفاتِ، التي هي الغايةُ في تحقيقِ التوحيدِ، وقد أُمرنا بالاقتداء بِهِ في قولِهِ: ﴿ قَدُ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةً حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَ﴾ [الممتحنة: ٤].

مناسبةُ الآيةِ الثانيةِ للبابِ: أنَّ اللهَ تعالى وصفَ المؤمنينَ السابقينَ إلى الجناتِ بصفاتٍ أعظَمهَا الثناءُ عليهم بأنَّهم بربِّهم لا يُشركون شيئاً مِنَ الشركِ لا خفيًّا ولا جليًّا، ومن كان كذلك فقد بلغ مِنْ تحقيقِ التوحيدِ النهاية ودخلَ الجنة بلا حسابِ ولا عذابِ.

### ما يُستفادُ مِنَ الآيتين:

- ١ \_ فضيلةُ أبينا إبراهيمَ عليه الصلاةُ والسلامُ.
  - ٢ \_ الاقتداء به في هذه الصفاتِ العظيمةِ .
- ٣ \_ بيانُ الصفاتِ التي يتمُّ بها تحقيقُ التوحيدِ .
- ٤ \_ وجوبُ الابتعادِ عنِ الشركِ والمشركين والبراءةِ مِنَ المشركين.

عن حصينِ بنِ عبدِ الرحمنِ قال: كنتُ عندَ سعيدِ بنِ جبيرٍ فقالَ: أَيُّكُمْ رَأَى الْكُو كَبَ الَّذِي انقَضَّ الْبَارِحَة؟ فَقُلْتُ: أَنا. ثُمَّ قُلْتُ: أَمَا إِنِّي لَمْ أَكُنْ في صَلاةٍ وَلَكِنِي لُدِغْتُ. قَالَ: فَمَا صَنَعْت؟ قلت: ارْتَقَيْتُ. قَالَ: فَمَا حَمَلَكَ عَلى ذَلِك؟ قُلْتُ: حَدَّثَناهُ الشَّعْبِيُّ. قَالَ: وَمَا حَدَّثُكُمْ؟ قُلْتُ: حَدَّثَنا عَنْ جَدِيثٌ حَدَّثَناهُ الشَّعْبِيُّ. قَالَ: وَمَا حَدَّثُكُمْ؟ قُلْتُ: حَدَّثَنا عَنْ بُرِيْدة بن الْحُصَيْبِ أَنَّهُ قَالَ: لا رُقْيَة إلاَّ مِنْ عَيْنِ أَوْ حُمَةٍ. قالَ: قَدْ بُرَيْدة بن الْحُصَيْبِ أَنَّهُ قَالَ: لا رُقْيَة إلاَّ مِنْ عَيْنِ أَوْ حُمَةٍ. قالَ: قَدْ بُرَيْدة بن الْحُصَيْبِ أَنَّهُ قَالَ: لا رُقْيَة إلاَّ مِنْ عَيْنِ أَوْ حُمَةٍ. قالَ: قَدْ أَحْسَنَ مِن انتُهَى إلى ما سَمِعَ. وَلَكِنْ حَدَّثُنا ابنُ عَبَّاسٍ عَنِ النَّبِيِّ وَمَعَهُ الرَّهُطُ والنَّبِي وَلَيْسَ مَعَهُ أَحَدٌ إِذْ رُفِعَ لي سَوَادٌ وَمَعَهُ الرَّجُلُ والرَّجُلانِ، والنَّبِيَّ وَلَيْسَ مَعَهُ أَحَدٌ إِذْ رُفِعَ لي سَوَادٌ وَمَعَهُ الرَّجُلُ والرَّجُلانِ، والنَّبِيَّ وَلَيْسَ مَعَهُ أَحَدٌ إِذْ رُفِعَ لي سَوَادٌ عَظِيمٌ فَظَنْتُ أَنْهُمْ أُمَّتِي، فَقيلَ لِي هَذَا مُوسَى وقَوْمُهُ ، فَنَظُرْتُ فَيْ فَي مَلَ لِي هَذَا مُوسَى وقَوْمُهُ ، فَنَظُرْتُ فَإِذَا سَوَادٌ عَظِيمٌ فَقيلَ لِي هَذِهِ أُمَّتُكَ وَمَعَهُمْ سَبْعُونَ أَلْفَا يَدْخُلُونَ الْجَنة بِغَيْرِ حِسَابٍ وَلا عَذَابٍ .

ثُمَّ نَهَضَ فَلَحَلَ مَنْزِلَهُ فَخَاضَ النَّاسُ في أُولَئِكَ فَقَالَ بَعْضُهُمْ: فَلَعَلَّهُمُ الَّذِينَ صَحِبُوا رَسُولَ الله ﷺ، وَقَالَ بَعْضُهُم: فَلَعَلَّهُمْ الَّذِينَ وُلِدُوا في الإسلامِ فَلَمْ يُشْرِكُوا بِاللهِ شيئاً وَذَكَرُوا فَلَعَلَّهُمْ الَّذِينَ وُلِدُوا في الإسلامِ فَلَمْ يُشْرِكُوا بِاللهِ شيئاً وَذَكَرُوا أَشْيَاء، فَخَرَجَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَأَخْبَرُوهُ فَقَالَ: هُم الَّذِينَ لا أَشْيَاء، فَخَرَجَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَأَخْبَرُوهُ وَعَلَى رَبِّهِمْ يتوكلون. فَقَامَ يَسْترقُونَ وَلا يَتَطَيَّرُونَ وَعَلَى رَبِّهِمْ يتوكلون. فَقَامَ عُكَاشَةُ بْنُ مِحْصَنِ فَقَالَ: ادْعُ اللهَ أَنْ يَجْعَلِنِي مِنْهُم، قالَ: أَنْتَ مِنْهُمْ، فَقَالَ: ادْعُ اللهَ أَنْ يَجْعَلِنِي مِنْهُمْ، فَقَالَ: ادْعُ اللهَ أَنْ يَجْعَلِنِي مِنْهُمْ، فَقَالَ: اثْعَ اللهَ أَنْ يَجْعَلِنِي مِنْهُمْ، فَقَالَ:

سَبَقَكَ بِهِا عُكَّاشِةُ»(١).

## تراجمُ الرجالِ الواردةُ أسماؤهم في الحديثِ:

حصينٌ: هو حصينُ بنُ عبدِالرحمنِ السلميُّ الحارثيُّ من تابعي التابعين ماتَ سنة ١٣٦ وله ٩٣ سنة.

سعيدُ بنُ جبيرٍ: هو الإمامُ الفقيهُ من أجلةِ أصحابِ ابنِ عباسٍ قتلَهُ الحجاجُ سنةَ ٩٥ ولم يُكملَ الخمسينَ.

الشَّعبيُّ: اسمُهُ عامرُ بنُ شُراحيلَ الهمدانيُّ وُلِدَ فِي خلافةِ عمرَ، وهو من ثقاتِ التابعين ماتَ سنةَ ١٠٣هـ.

بريدة: بضم أولِهِ وفتح ثانيه، ابنُ الحصيبِ بنِ الحارثِ الأسلميُّ صحابيٌّ شهيرٌ، مات سنة ٦٣هـ.

ابنُ عباسٍ: هو الصحابي الجليل عبدُاللهِ بنُ عباسِ بنِ عبدالمطلبِ. ابنُ عمِّ النبيِّ عَلَيْهُ في عبدالمطلبِ. ابنُ عمِّ النبيِّ عَلَيْهُ دعا له النبيُّ عَلَيْهُ فقالَ: «اللَّهُمَّ فَقَهُ في الدين وعلَّمْهُ التأويلَ» فكانَ كذلك وماتَ بالطائفِ سنةَ ٦٨هـ.

عُكَّاشةُ: هو عكاشةُ بنُ محصنِ بنِ حرثانَ الأَسديُّ كانَ مِنَ السَابقينَ إلى الإِسلامِ، هاجرَ وشهدَ بدراً وقاتلَ فيها، واستشهدَ في قتالِ الردةِ مع خالدِ بنِ الوليدِ سنةَ ١٢هـ.

الكوكب: النجمُ.

انقضَّ: أي سقطً منه الشهابُ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري برقم (۳٤۱۰): ومسلم برقم (۲۲۰) والترمذي برقم (۲٤٤۸) والدارمي برقم (۲۸۱۰) وأحمد (۱/ ۲۷۱).

البارحة: هي أقرب ليلةٍ مَضَتْ. يُقالُ قبلَ الزوالِ رأيتُ الليلة، وبعدَ الزوالِ رأيتُ الليلة، وبعدَ الزوالِ رأيتُ البارحَة.

لُدِغْتُ: أي لدغته عقربُ واللدغُ: اللسعُ - أي أصابته بسُمَّهَا.

ارتقيتُ: طلبتُ منْ يرقِيني، والرقيةُ: قراءةُ القرآنِ والأدعية الشرعية على المصابِ بمرض ونحوهِ.

ما حمَلَكَ على ذلك؟ : ما حُجَّتُك على جواز ذَلِك؟

لا رقية إلا مِنْ عين: العينُ: إصابةُ العائِنِ غيرَهُ بعينهِ.

أُو حُمَةٍ: الحمةُ: سُمُّ العقرب وشبَهُهَا.

من انتهى إلى ما سمع: أي أخذَ بما بلغَهُ مِنَ العلمِ بخلافِ من يعملُ على جهلِ أو لا يعملُ بما يعلمُ.

عُرِضَتْ عَليَّ الأُممُ: قِيلَ كان ذلك ليلةَ الإسراءِ، أي أراهُ اللهُ مِثَالَهَا إذا جاءتْ يومَ القيامةِ.

الرهطُ: الجماعةُ دُونَ العشرةِ.

ليس معهُ أحدٌ: أي لم يتبعه من قومِهِ أحدٌ.

سوادٌ عظيمٌ: أشخاصٌ كثيرةٌ.

فظننتُ أنَّهم أُمَّتي: أي لكثرتِهِم وبعدِهِ عنهم فلا يميزُ أعيانهُم.

موسى: أي: موسى بنُ عمرانَ كليمُ الرحمن.

وقومه: أي أتباعُه على دِينهِ من بني إسرائيلَ.

بلاحساب ولاعذاب: أي: لا يحاسبون ولا يعذبون قبل دخولِهِم الجنةَ لتحقيقِهِم التوحيدَ.

ثم نهض : أي قام .

فخاضَ الناسُ في أولئك: أي تباحثَ الحاضرون واختلفوا في

هؤلاء السبعين بأيِّ عملٍ نالوا هذه الدرجة؟ فإنَّهم لم ينالُوهَا إلا بعملٍ فَمَا هُوَ؟

فأخبروه: أي ذكروا للنبيِّ ﷺ اختلافَهُم في المرادِ بهؤلاءِ السبعين.

لا يسترِقُونَ: لايطلبونَ مَنْ يرقِيهِم استغناء عن الناس.

ولا يكتوونَ: لا يسألون غَيْرَهُم أن يَكُوِيَهُمْ بالنارِ.

ولا يتطيرونَ: لا يتشاءَمُون بالطيورِ ونحوِها.

وعلى ربِّهم يتوكَّلُون: يعتمدون في جميع أمورهِم عليه لا على غيرِهِ ويفوِّضُون أمورَهُم إليه.

سبقك بها عُكَّاشة: أي إلى إحرازِ هذه الصفاتِ أَوْ سَبَقَكَ بِالسَوْالِ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يصفُ لنا حصينُ بنُ عبدِ الرحمنِ حواراً دارَ في مجلسِ سعيدِ بنِ جبيرٍ بمناسبةِ انقضاضِ كوكبٍ في الليلِ، فأخبرَهُم حصينٌ أنَّه شاهَدَ انقضاضه لأنَّه لم يَكُنْ حينذاكَ نائماً، إلا أنَّه خافَ أن يظنَّ الحاضرون أنه ما رأى النجمَ إلاَّ لأنَّه يصلِّي، فأرادَ أن يدفع عن نفسهِ إيهامَ تعبُّدٍ لم يفعَلْهُ كعادةِ السَّلفِ في حرصِهِم على الإخلاصِ، فأخبرَ بالسببِ الحقيقيِّ ليقَظَتِهِ وأنَّه بسببِ إصابةٍ حصلَتْ له، فانتقلَ البحثُ إلى السؤالِ عمَّا صَنعَ حِيالَ تلك الإصابةِ، فأخبرَ أنه عالَجَها بالرقية، فسألَهُ سعيدٌ عن دليلِه الشرعيِّ على ما صَنعَ، فذكر له الحديث الواردَ عنِ الرسولِ ﷺ في جوازِ الرقيةِ، فصوبَه في عملِهِ بالدليلِ.

ثم ذكرَ له حالةً أحسَنَ مِمَّا فعلَ، وهي التَّرقِّي إلى كمالِ التوحيدِ بتركِ الأمورِ المكروهةِ معَ الحاجةِ إليها، توكلاً على الله كحالةِ السبعين الألف الذين يدخُلُونَ الجنةَ بلا حسابِ ولا عذابٍ، حيثُ وصفَهُم الرسولُ ﷺ بأنَّهم يتركونَ الرقيةَ والكيَّ تحقيقاً للتوحيدِ، ويأخذون بالسببِ الأقوى وهو التوكلُ على اللهِ، ولم يسألوا أحداً غيرَه شيئاً مِنَ الرقيةِ فما فَوْقَها.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه شيئاً من بيانِ معنى تحقيقِ التوحيدِ وثواب ذلك عندَ اللهِ تعالَى .

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ فضيلةُ السلفِ، وأنَّ ما يرونه مِنَ الآياتِ السماويةِ لا يعدُّونه عادةً،
   بل يعلمون أنَّه آيةٌ مِنْ آياتِ اللهِ.
  - ٢ \_ حرصُ السلفِ على الإخلاصِ وشدةِ ابتعادِهِم عَنِ الرياءِ.
  - ٣ \_ طلب الحجة على صحة المذهب وعناية السلف بالدليل.
- ٤ ـ مشروعيةُ الوقوفِ عندَ الدليلِ والعملُ بالعلمِ، وأنَّ من عمِلَ بما بلَغَه فقدْ أحسنَ.
  - ٥ \_ تبليغُ العلم بتلطُّفِ وحكمةٍ .
    - ٦ \_ إباحةُ الرقيةِ .
  - ٧ \_ إرشادُ مَنْ أَخذَ بشيءٍ مشروع إلى ما هو أفضلُ منه .
    - ٨ ـ فضيلةُ نبيّنا محمدٍ ﷺ حيثُ عُرضَتْ عليه الأممُ.
      - ٩ \_ أنَّ الأنبياءَ متفاوتون في عددِ أتباعِهِم.
  - ١٠ \_ الردُّ على من احتجَّ بالأكثرِ، وزعمَ أن الحقَّ محصورٌ فيهم.
    - ١١ \_ أن الواجبَ اتباعُ الحقِّ وإنْ قلَّ أهلَهُ.
      - ١٢ \_ فضيلةُ موسى عليه السلامُ وقومِهِ .

- ١٤ ـ فضيلةُ تحقيقِ التوحيدِ وثوابِهِ.
- ١٥ \_ إباحة المناظرة في العلم والمباحثة في نصوص الشرع للاستفادة وإظهار الحق.
- ١٦ عمقُ علمِ السلفِ لمعرفتِهِم أنَّ المذكورين في الحديثِ لم ينالوا
   هذه المنزلة إلا بعمل.
  - ١٧ \_ حرص السلف على الخير والمنافسة على الأعمال الصالحة .
    - ١٨ \_ أنَّ تركَ الرقيةِ والكيِّ من تحقيقِ التوحيدِ.
      - ١٩ \_ طلبُ الدعاءِ مِنَ الفاضلِ في حياتِهِ.
- ٢٠ ـ علمٌ مِنْ أعلام نبوتِهِ ﷺ حيثُ أخبرَ أنَّ عكاشةَ مِنَ السبعين الذين يدخلونَ الجنة بلا حسابٍ ولا عذابٍ فَقُتِلَ شهيداً في حروبِ الردَّةِ رضى اللهُ عنه.
  - ٢١ \_ فضيلة عكاشة بنِ محصنِ رضي الله عنه.
- ٢٢ ـ استعمالُ المعاريضِ وحسنُ خلقِهِ ﷺ حيثُ لم يَقُلُ ـ للرجلِ
   الآخرِ ـ لستَ منهم.
  - ٢٣ \_ سدُّ الذرائع لئلا يقومَ مَنْ ليسَ أهلاً فيردُّ، واللهُ أعلمُ.

# بسابُ الخوف منَ الشرك

وقولِ اللهِ عزَّ وجلَّ : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآءٌ وَمَن﴾ [السناء: ٤٨، ١١٦].

وقالَ الخليلُ عليه السلامُ: ﴿ وَٱجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعَبُدَ السَّلَامُ: ﴿ وَٱجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعَبُدَ السَّلَامُ اللَّ

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّ المصنفَ رحمه اللهُ لما ذكرَ التوحيدَ وفضلَهُ وتحقيقَهُ ناسَب أن يذكرَ الخوفَ من ضدًّهِ وهو الشركُ، ليحذَرَهُ المؤمنُ ويخافَهُ على نفسِهِ.

الخوفُ: توقعُ مكروهٍ، وهو ضدُّ الأمنِ.

الشرك: صرفُ شيءٍ مِنَ العبادةِ لغيرِ اللهِ.

لا يغفرُ أن يشركَ بِهِ: أي لا يعفو عن عبدٍ لقَيهُ وهو يعبدُ غيرَهُ.

ويغفرُ ما دونَ ذلِكَ: أي يغفرُ ما دونَ الشركِ مِنَ الذنوبِ.

لمنْ يشاءُ: أي لمن يشاءُ المغفرةَ لَهُ من عبادِهِ حسبَ فضلِهِ، وحكمتِهِ.

الخليل: الذي بلغ أعلى درجاتِ المحبةِ، والمرادُ بِهِ إِبراهيمُ عليه السلامُ الذي اتَّخَذَهُ اللهُ خليلاً.

اجنُبْنِي وبنَيِّ: اجْعَلْنِي وإياهُمْ في جانبِ وحيزِ بعيدٍ عَنْ ذلِكَ.

الأصنامُ: جمعُ صنمٍ وهو ما كان منحوتاً على صورةِ البشرِ أو على صورةِ أيّ حيوانٍ .

المعنى الإجماليُّ للآيةِ الأولى: أنَّ الله سبحانه يخبرُ خبراً مؤكَّداً أنه لا يغفرُ لعبدٍ لَقيهُ وهو مشركٌ به ليُحذِّرنا مِنَ الشركِ، وأنَّه يغفرُ ما دونَ الشركِ مِنَ الذنوبِ لمن يشاءُ أن يغفرَ له تفضُّلا وإحساناً؛ لِثَلَّا نقنطُ مِنْ رحمةِ اللهِ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ الثانيةِ: أنَّ إبراهيمَ الخليلَ عليه الصلاةُ والسلامُ يدعو ربَّه عزَّ وجلَّ أن يجعلَهُ هو وبنيه في جانب بعيدِ عَنْ عبادةِ الأَصنامِ وأن يباعدَ بينه وبينها، لأَنَّ الفتنةَ بها عظيمةٌ ولا يأمنُ الوقوعَ فيها.

مناسبةُ الآيتين للبابِ: أنَّ الآيةَ الأولى تدلُّ على أنَّ الشركَ أعظمُ الذنوبِ، لأَنَّ من ماتَ عليه لا يُغفرُ لَهُ، وهذا يوجبُ للعبدِ شدةَ الخوفِ مِنْ هذا الذنبِ الذي هذا شأنهُ، والآيةُ الثانيةُ تدلُّ على أنَّ إبراهيمَ خافَ الشركَ على نفسِهِ ودعا اللهَ أن يعافِيَهُ منه، فما الظَّنُّ بغيرِهِ، فالآيتان تدلآن على وجوبِ الخوفِ من الشركِ.

## ما يُستفادُ مِنَ الآيتين:

- ١ ـ أنَّ الشركَ أعظمُ الذنوبِ، لأنَّ الله تعالى أخبرَ أنه لا يغفِرَهُ لمن لم
   يَتُبُ منه.
- ٢ ـ أنَّ ما عدا الشركِ مِنَ الذنوبِ إذا لم يَتُبْ منه داخلٌ تحتَ المشيئة ـ إنْ شاءَ اللهُ غفرَهُ بلا توبةٍ، وإنْ شاءَ عذَّبَ بِهِ ـ ففي هذا دليلٌ على خطورة الشركِ.
- ٣ ـ الخوفُ مِنَ الشركِ، فإنَّ إبراهيمَ عليه السلامُ ـ وهو إمامُ الحنفاءِ

28

والذي كسَّرَ الأصنامَ بيدِهِ - خَافَهُ على نفسِهِ فكيفَ بِمَنْ دونِهِ .

- ٤ \_ مشروعيةُ الدعاءِ لدفع البلاءِ، وأنَّه لا غِنَى للإنسانِ عن ربِّه.
  - ٥ \_ مشروعيةُ دعاءِ الإِنسانِ لنفسِهِ ولذريّتِهِ.
- ٦ الردُّ على الجهالِ الذين يقولون: لا يقعُ الشركُ في هذه الأُمةِ فَأَمِنُوا
   منه فوقعُوا فيه .

وفي الحديث: «أُخُوَفُ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الشِّرْكُ الأَصْغَرُ» فَسُئِلَ عَنْهُ فَقَالَ: «الرِّيَاءُ»(١).

وفي الحديث: أي الحديث الذي رواهُ الإِمامُ أحمدُ والطبرانيُّ وابنُ أبي الدنيا والبيهقيُّ.

أُخوفُ ما أخافُ عليكُمْ: أي أشدُّ خوفاً أخافُه عليكم.

الرياءُ: إظهارُ العبادَةِ لقصدِ رؤيةِ الناس لها فيحمدُونَه عليها.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: لكمالِ شفقتِهِ ﷺ ورحمتِهِ بأُمتِهِ ونصحِهِ لهُمْ بحيثُ لم يتركُ خيراً إلاَّ دلَّهم عليه ولا شرَّا إلاَّ حذَّرهُم منه، ومن الشرِّ الذي حذَّر منه الظهورُ بمظهرِ العبادةِ لقصدِ تحصيلِ ثناءِ الناسِ لأنه شركُ في العبادةِ \_ وهو وإن كان شركاً أصغرَ فخطرُهُ عظيمٌ، لأنه يحبطُ العملَ الذي قارنَهُ \_ ولما كانتِ النفوسُ مجبولةً على محبةِ الرئاسةِ والمنزلةِ في قلوبِ الخلقِ إلاَّ من سلَّم اللهُ كان هذا أخوفَ ما يُخافُ على الصالحين \_ لقوةِ الداعِي إلى الشركِ الأكبرِ، فإنَّه إمَّا الصالحين \_ لقوةِ الداعِي إلى الشركِ الأكبرِ، فإنَّه إمَّا معدومٌ في قلوبِ المؤمنين الكاملين، وإمَّا ضعيفٌ.

مناسبة الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه الخوفَ مِنَ الشركِ الأَصغرِ كما أنَّ في الآيتين قبلَهُ الخوفَ مِنَ الشركِ الأَكبرِ، والبابُ شاملٌ للنوعين.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في مسنده (٤٢٨/٥، ٤٢٩). والطبراني في معجمه الكبير (٤٣٥٤).

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ ـ شدة الخوفِ مِنَ الوقوعِ في الشركِ الأصغرِ، وذلك مِنْ وجهين:
 الأولُ: أنَّ الرسولَ ﷺ تخوَّف مِنْ وقوعِهِ تخوُّفاً شديداً.

الثاني: أنه ﷺ تخوَّفَ مِنْ وقوعِهِ في الصالحينَ الكاملينَ فَمَنْ دونهُمْ منْ باب أولى.

٢ ـ شدة شفقته ﷺ على أُمَّتِهِ وحرصِهِ على هدايتِهم ونصحِهِ لَهُمْ.

٣ - أنَّ الشركَ ينقسمُ إلى أكبرَ وأصغرَ ـ فالأكبرُ هو أن يسوِّي غيرَ اللهِ باللهِ في النصوصِ أنه في من خصائصِ اللهِ، والأَصغرُ هو ما أتى في النصوصِ أنه شركٌ ولم يصلْ إلى حدِّ الأكبرِ ـ والفرقُ بينهما:

أ - أنَّ الأكبرَ يحبطُ جميعَ الأعمالِ، والأصغرَ يحبطُ العملَ الذي قَارَنَهُ.

ب ـ أنَّ الأَكبرَ يخلِّدُ صاحبَهُ في النارِ، والأَصغرَ لا يوجبُ الخلودَ في النارِ.

جــأنَّ الأَكبرَ ينقلُ عَنِ الملةِ، والأَصغرَ لا ينقِلُ عَنِ الملةِ.

وَعَنِ ابنِ مسعودٍ ـ رضي اللهُ عنه ـ : أن رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ : «مَنْ مَاتَ وَهُو يَدْعُو للهُ نِدًّا دَخَلَ النَّارَ» رواهُ البخاريُ (١).

يدعو: الدعاءُ هنا هو السؤالُ يُقالُ دعاهُ إذا سأَلَهُ أو استغاثَ بِهِ. نَدًا: النَّدُّ المثلُ والشبيهُ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ الرسولُ ﷺ أنَّ من جعلَ للهِ شبيهاً ومثيلاً في العبادةِ يدعُوهُ ويسألُهُ ويستغيثُ به نبيًّا كانَ هذا الندُّ أو غيرَهُ واستمرَّ على ذلك إلى المماتِ أي لم يَتُبْ منه قبلَ المماتِ، فإنَّ مصيرَهُ إلى النارِ لأنه مشركُ واتخاذُ الندِّ على نوعين:

الأولُ: أَن يجعلَ للهِ شريكاً في أنواعِ العبادةِ أو بعضِهَا فهذا شركٌ أكبرُ، صاحبُهُ مخلَّدٌ في النار.

الثاني: ما كانَ مِنَ الشركِ الأَصغر كقولِ الرجلِ: (ما شاءَ اللهُ وشئتَ ولولا اللهُ وأنتَ) ونحو ذلك مما فيهِ العطفُ بالواوِ على لفظِ الجلالةِ. وكيسير الرياءِ، وهذا لا يوجبُ التخليدَ في النارِ وإنْ دخلَهَا.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه التخويفَ مِنَ الشركِ ببيانِ عاقَبةِ المشركِ ومصِيرِهِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري برقم (٤٤٩٧) وفيه: وقلت أنا: من مات وهو لا يدعو لله ندًّا دخل الجنة.

وأخرجه مسلم برقم (٩٢) بلفظ: «من مات يشرك بالله شيئاً دخل النار» وقلت أنا: ومن مات لا يشرك بالله شيئاً دخل الجنة.

## ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ \_ التخويفُ مِنَ الشركِ والحثُّ على التوبةِ منه قبلَ الموتِ.
- ٢ ـ أَنَّ كُلَّ مَنْ دَعَا مع اللهِ نبيًّا أو وليًّا ـ حيًّا أو ميتاً ـ أو حجراً أو شجراً فقد جعلَ ندًّا للهِ.
  - ٣ \_ أنَّ الشركَ لا يُغفرُ إلاَّ بالتوبةِ.

ولمسلم عَنْ جابرٍ \_ رضي اللهُ عنه \_: أَنَّ رَسُولَ ﷺ قَالَ : «مَنْ لَقِيَ الله وَهُوَ لا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئاً دَخَلَ الْجَنَّةَ وَمَنْ لَقِيَهُ يُشْرِكُ بِهِ شَيْئاً دَخَلَ الْجَنَّةَ وَمَنْ لَقِيهُ يُشْرِكُ بِهِ شَيْئاً دَخَلَ النَّارَ»(١).

جابرٌ: هو جابرُ بنُ عبدِ اللهِ بنِ عمروِ بنِ حرامِ الأَنصاريُّ السلميُّ صحابيٌّ جليلٌ مكثرٌ ابنُ صحابيٌّ ماتَ بالمدينةِ بعدَّ السبعينَ وله أربعٌ وتسعونَ سنةً.

مَنْ لَقِيَ اللهُ: مَنْ مَاتَ.

لا يُشركُ بِهِ: لم يتخذْ معه شريكاً في الإِلَهيَّةِ ولا في الربوبيَّةِ .

شيئاً: أي شِرْكاً قليلاً أو كثيراً.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: أنَّ الرسولَ ﷺ يخبرُنا أنَّ مَنْ ماتَ على التوحيدِ فدخُولُهُ الجنةَ مقطوعٌ بِهِ، فإنْ كانَ صاحبَ كبيرةٍ وماتَ مصرًّا عليها فهو تحتَ مشيئةِ اللهِ، فإنْ عَفَا اللهُ عنه دخلَهَا أولاً، وإلاَّ عُذَّبَ في النارِ ثُمَّ أُخرِجَ منها وأُدخلَ الجنةَ.

وَأَنَّ مَنْ مَاتَ على الشَّركِ الأَكبرِ لا يدخلُ الجنةَ ولا ينالَهُ مِنَ اللهِ رحمةٌ ويخلدُ في النارِ، وإنْ كانَ شركاً أصغرَ دخلَ النارَ ـ إنْ لم يكُنْ معه حسناتٌ راجحةٌ ـ لكِنْ لا يخلَّدُ فيها .

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه التغليظَ في النهي عَنِ الشركِ مما يوجبُ شدةَ الخوفِ منه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (٩٣)، وأحمد في المسند (٣/ ٣٤٥).

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ وجوبُ الخوفِ مِنَ الشركِ، لأَنَّ النجاةَ مِنَ النارِ مشروطةٌ بالسلامةِ
   مِنَ الشركِ.
  - ٢ أنَّه ليسَ العبرةُ بكثرةِ العملِ، وإنما العبرةُ بالسلامةِ مِنَ الشركِ.
    - ٣ بيانُ معنى لا إله إلا اللهُ وأنه تركُ الشركِ وإفرادُ اللهِ بالعبادةِ.
    - ٤ قربُ الجنةِ والنار مِنَ العبدِ وأنَّه ليسَ بينَهُ وبينَهُمَا إلاَّ الموتُ.
      - ٥ \_ فضيلة من سَلِمَ مِنَ الشركِ.

# بابُ الدعاءِ إلى شهَادةِ أَنْ لا إِلَهُ إِلاَّ اللهُ

وقولِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِيّ أَدَّعُوٓا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَاۤ أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ إِلَى ٱللَّهِ وَمَاۤ أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ إِلَى ٱللَّهِ وَمَاۤ أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ إِلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ إِلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمَا عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَ

مناسبة البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّ المصنف رحمه الله لمَّا ذكرَ في الأَبوابِ السابقةِ التوحيدَ وفضلَه وما يوجبُ الخوف من ضدَّه، ذكرَ في هذا البابِ أنَّه لا ينبغي لمن عَرَفَ ذلك أنْ يقتصرَ على نفسهِ بَلْ يجبُ عليه أَن يدعُو إلى اللهِ تعالى بالحكمةِ والموعظةِ الحسنةِ كَمَا هو سبيلُ المرسلينَ وأتباعِهم.

الدعاء: أي دعوةُ الناس.

إلى شهادة أنْ لا إله إلاَّ اللهُ: أي إلى توحيدِ اللهِ والإيمانِ بِهِ وبما جاءتْ به رسلُهُ مما هو مدلولُ هذه الشهادةِ .

قُلْ: الخطابُ للرسولِ ﷺ.

هذه: أي الدعوةُ التي أدعُو إليها والطريقةُ التي أَنَا عليها .

سَبِيلي: طريقَتِي ودعورّي.

أَدْعُو إلى اللهِ: إلى توحيدِ اللهِ لاَ إلى حظَّ مِنْ حظوظِ الدنيا ولا إلى رئاسةِ ولا إلى حزبيةِ.

على بصيرةٍ: على علم بذلكَ وبرهانٍ عقليٌّ وشرعيٌّ، والبصيرةُ

المعرفةُ التي يُميِّزُ بها بينَ الحقِّ والباطِل.

وَمَنِ اتَّبعنِي: أي آمَنَ بِي وصدَّقَنِي: يحتملُ أنَّه عطف على الضميرِ المرفوعِ في (أَدْعُو) فيكونُ المعنى: أنا أدعُو إلى اللهِ على بصيرةٍ ومن اتبعني كذلِكَ يدعُو إلى اللهِ على بصيرةٍ: ويحتملُ أنْ يكونَ عطفاً على الضميرِ المنفصلِ (أناً) فيكونُ المعنى: أنا وأتباعِي على بصيرةٍ. والتحقيقُ: أنَّ العطفَ يتضمّنُ المعنيين فأتباعُهُ هُمْ أهل البصيرةِ الداعون إلى الله.

وسبحانَ اللهِ: وأُنزُه اللهَ وأُقدِّسُهُ عَنْ أَنْ يكونَ لَهُ شريكٌ، في ملكِهِ أو معبودٌ بحقِّ سواه.

المعنى الإجماليُ للآيةِ: يأمرُ اللهُ رسولَهُ أن يخبرَ الناسَ عن طريقَتِهِ وسنَّتِهِ أَنَّهَا الدعوةُ إلى شهادةِ أنْ لا إلله إلاَّ اللهُ على علم ويقينِ وبرهانٍ، وكُلُّ مَنِ اتَّبَعهُ يدعُو إلى ما يَدْعُو إليه على علم ويقينِ وبرهانٍ، وأنَّه هو وأتباعُهُ يُنَزِّهُونَ اللهَ عَنِ الشريكِ له في ملكِهِ وعن الشريكِ له في عبادتِهِ ويتبرأُ ممَّنَ أشركَ بِهِ وإنْ كَانَ أقربَ قريبٍ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّ اللهَ ذَكَرَ فيها طريقةَ الرسولِ وأتباعِهِ هِي الدعوةُ إلى شهادَةِ أنْ لا إله إلاَّ اللهُ على علم بما يدعُون إليه. ففيها وجوبُ الدعوةِ إلى شهادَةِ أنْ لا إله إلاَّ اللهُ الذِي هو موضوعُ البابِ.

## ما يُستفادُ مِنَ الآية:

- ١ أنَّ الدعوةَ إلى شهادةِ أنْ لا إله إلاَّ اللهُ هي طريقةُ الرسولِ وأتباعِهِ.
- ٢ ـ أنه يجبُ على الداعيةِ أن يكونَ عالماً بما يدعُو إليه عالماً بما ينهَى
   عَنْهُ.
- ٣ \_ التنبيهُ على الإخلاصِ في الدعوةِ بأن لا يكونَ للداعيةِ مقصدٌ سوى

- وجهِ اللهِ لا يقصدُ بذلِكَ تحصيلَ مالٍ أو رئاسةٍ أو مدحٍ مِنَ الناسِ أو دعوةٍ إلى حزبِ أو مذهب.
- ٤ ـ أنَّ البصيرة فريضة لأن اتّباعَه عَلَيْة واجبٌ ولا يتحقّق اتباعه إلا الله بالبصيرة وهي العلم واليقين.
  - ٥ \_ حسنُ التوحيدِ لأنَّه تنزيهُ للهِ تَعَالَى.
    - ٦ \_ قبحُ الشركِ لأنَّه مسبةٌ للهِ تَعَالى .
- ٧ ـ وجوبُ ابتعادِ المسلمِ عَنِ المشركين لا يصيرُ منهم في شيءِ فلا يَكْفِي أنَّه لا يُشْركُ.

عَنِ ابنِ عباسِ: أَنَّ رسولَ الله ﷺ لَمَّا بَعَثَ معاذاً إِلَى اليمنِ قَالَ لَهُ: «إِنَّكَ تَأْتِي قَوْماً مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ فَلْيَكُنْ أَوَّلَ ما تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ شَهَادَةُ أَنْ لا إِله إلاَّ الله وفي رواية: «إلى أَنْ يُوحِّدُوا الله . فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوكَ لِذَلِكَ فَأَعْلِمُهُمْ أَنَّ الله اللهَ الْتَرضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَواتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ. فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوكَ لِذَلِكَ فَأَعْلِمُهُمْ أَنَّ الله افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَواتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ. فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوكَ لِذَلِكَ فَأَعْلِمُهُمْ أَنَّ الله افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَّقَةً تُؤخَذُ مِنْ أَغْنِيَائِهِمْ فَتُرَدُّ عَلَى فَقَرَائِهِمْ . فَإِنْ هُم عَلَيْهِمْ فَتُرَدُّ عَلَى فَقَرَائِهِمْ . فَإِنْ هُم أَطَاعُوكَ لِذَلِكَ فَأَعْلِمُهُمْ أَنَّ اللهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَّقَةً تُؤخَذُ مِنْ أَغْنِيَائِهِمْ فَتُرَدُّ عَلَى فَقَرَائِهِمْ . فَإِنْ هُم أَطَاعُوكَ لِذَلِكَ فَأَعْلِمُهُمْ أَنَّ اللهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَّقَةً تُؤخَذُ مِنْ أَغْنِيَائِهِمْ فَتَرَدُهُ عَلَى فَقَرَائِهِمْ . فَإِنْ هُمُ أَطَاعُوكَ لِذَلِكَ فَأَعْلِمُ مَا أَنَّ اللهَ افْتَرَائِهِمْ . فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوكَ لِذَلِكَ فَأَعْلِمُ مَا أَنَّ اللهُ أَوْنَ هُم أَطَاعُوكَ لِذَلِكَ فَاعْلِمُ مَا أَنَّ اللهُ اللهُ أَنْ اللهُ أَلْكُومُ وَالَّهُمْ وَاتَّتِ دَعُوهَ ٱلْمُظْلُومِ فَإِنَّهُ لَيْسَ بَعْنَهُ اللهِ عَلَيْهِمْ وَاتَّتِ دَعُوهَ ٱلْمُظْلُومِ فَإِنَّهُ لَيْسَ اللهِ حِجَابُ اللهُ لِللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَرَائِهُمْ أَلُومُ اللهِ مُ وَاتَّتِ دَعُوهَ ٱلْمُعْلَلُهُمْ وَاللّهُ مُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَقَةً اللهُ اللهُ المُعْلِيْلِهِمْ اللهُ المُعْلِي اللهُ ال

بَعَثَ معاذاً: وجَّهَهُ وأرسَلَهُ.

إلى اليمن: إلى الإقليم المعروفِ جنوبِ الجزيرةِ العربيةِ داعياً إلى اللهِ ووالياً وقاضياً وذلِكَ في سنةِ عشرِ مِنَ الهجرةِ .

أهلُ الكتابِ: هُمُ اليهودُ والنصارَى لأَنَّهُم كانوا في اليمنِ أَكثرَ مِنْ مُشرِكِي العرب أو أَغلبَ.

شهادة: يجوزُ فِيهَا الرفعُ على أنَّه اسمُ يَكُنْ مؤخَّراً وأُولُ خبرُهَا مقدمٌ ويجوزُ العكسُ.

وفي رواية : أي في رواية أُخرىٰ في صحيح البخاريّ.

**أَطاعُوك لذلِكَ**: أي شَهِدُوا وانقادُوا لدعوَ تِكَ وكَفَرُوا بِمَا يُعبَدُ مِنْ

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري برقم (۱۳۹۵)، ومسلم برقم (۱۹) والترمذي برقم (۱۲۵)، وأبو
 داود برقم (۱۵۸٤) وأحمد في مسنده (۲۳۳/۱).

دونِ اللهِ .

افْتَرَضَ عليهم: أَوْجَبَ عَلَيْهم.

أَطاعوك لِذلِكَ: آمَنُوا بفرضيَّتِهَا وأَقامُوهَا.

افترضَ عليهم صدقةً: أُوجبَ عليهم الزكاة .

إِيَّاكَ: كلمةُ تحذيرِ.

وكراثمَ: منصوبٌ على التحذيرِ جَمْعُ كريمةٍ، وهي خيارُ المالِ ونفائِسِهِ.

اتَّقِ دعوةَ المظلومِ: احذَرْهَا واجعلْ بينَكَ وبينَهَا وقايةً بفعلِ العدلِ وتركِ الظُّلم.

فإِنَّه : أي الحالُ والشأنُ .

ليس بينها وبينَ اللهِ حجابٌ: أي لا تحجبُ عَنِ اللهِ بَلْ ترفعُ إِليه فيقبَلُهَا.

أَخرِجَاهُ: أي أُخرِجَهُ البخاريُّ ومسلمٌ في الصَّحِيحيْنِ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: أَنَّ النبيَّ عَلَيْ لمَّا وجَّه معاذَ بنَ جبلٍ رضِي اللهُ عنه إلى إقليم اليمنِ داعياً إلى اللهِ ومعلماً رسمَ له الخطة التي يسيرُ عليها في دعوتِهِ، فبيَّنَ لهُ أَنَّه سيواجِهُ قوماً أَهلَ علم وجدلٍ مِنَ اليهودِ والنصارى، ليكونَ على أهبةٍ لمناظرتِهم وردِّ شبهِهمْ، ثم ليبدأ في دعوتِهِ بالأهمِّ فالأهمِّ فيدعُو الناسَ إلى إصلاح العقيدةِ أولاً لأنها الأساسُ، فإذا انقادوا لذلك أمرَهُم بإقامِ الصلاةِ لأنها أعظمُ الواجباتِ بعدَ التوحيدِ، فإذا أقامُوها أَمرَ أغنياءَهُم بدفع زكاةِ أموالِهِم إلى فقرائِهِم مواساةً لهم وشكراً للهِ، ثم حذَّره من أخذِ جيدِ المالِ لأنَّ الواجبَ الوسطُ، ثم حثَّه على العدلِ وتركِ الظلم لِنَلَّا يدعُو عليه المظلومُ ودعوتُهُ الوسطُ، ثم حثَّه على العدلِ وتركِ الظلم لِنَلَّا يدعُو عليه المظلومُ ودعوتُهُ

#### مستجابةٌ.

مناسبة الحديث للباب: أنَّ أولَ ما يُدعَى إليه شهادة أنْ لا إِله إِلاَّ اللهُ، وفيه إرسالُ الدعاة لذلك .

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ مشروعيةُ إرسالِ الدعاةِ إلى اللهِ.
- ٢ ـ أنّ شهادة أنْ لا إله إلا الله أولُ واجبٍ وهي أولُ ما يُدعىٰ إليه
   الناسُ.
- ٣ ـ أنَّ معنى شهادة أنْ لا إله إلاَّ اللهُ توحيدُ اللهِ بالعبادة وتركِ عبادة ما سواه.
  - ٤ \_ أنَّه لا يحكم بإسلام الكافر إلا بالنطق بالشهادَتَيْنِ.
- ٥ \_ أَنَّ الإنسانَ قد يكونُ قارئاً عالماً وهو لا يعرفُ معنى لا إله إلاَّ اللهُ، أو يعرفُهُ ولا يعملُ به كحالِ أهل الكتاب.
- ٦ ـ أنَّ مخاطبة العالِم ليستْ كمخاطبة الجاهِلِ: (إنَّكَ تأتي قوماً مِنْ أهل الكتاب).
- التنبية على أنه ينبغي للإنسان خصوصاً الداعية أن يكون على بصيرة من دينه، ليتخلّص مِنْ شبهاتِ المشبّهين وذلك بطلبِ العلم.
  - ٨ أنَّ الصلاة أعظمُ الواجباتِ بعد الشهادتين.
    - ٩ \_ أنَّ الزكاةَ أوجبُ الأركانِ بعدَ الصلاةِ.
- ١٠ بيانُ مصرفٍ مِنْ مصارف الزكاةِ وهُمُ الفقراءُ وجوازُ الاقتصارِ
   عليه.
  - ١١ \_ أنَّه لا يجوزُ أخذُ الزكاةِ مِنْ جيدِ المالِ إلاَّ برضَا صاحِبِهِ.
  - ١٢ \_ التحذيرُ مِنَ الظلمِ، وأنَّ دعوةَ المظلوم مستجابةٌ ولو كان عاصياً.

ولهُمَا عَنْ سهلِ بنِ سعدٍ رضى اللهُ عنهُ: أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ يومَ خيبرَ: ﴿ لأَعْطِينَ الرَّايَةَ غَداً رَجُلاً يُحِبُّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيُحِبُهُ اللهُ وَرَسُولُهُ ، يَفْتَحُ اللهُ عَلَى يَدَيْهِ » ، فَباتَ النَّاسُ يَدُوكُونَ لَيْلَتَهُمْ اللهُ وَرَسُولُهُ ، يَفْتَحُ اللهُ عَلَى يَدَيْهِ » ، فَباتَ النَّاسُ يَدُوكُونَ لَيْلَتَهُمْ أَيُّهُمْ يُوجُو اللهُ عَظَاهَا ، فَلَمَّا أَصْبَحوا غَدَوا عَلى رَسُولِ اللهِ عَلَيْ كُلُّهُمْ يَرْجُو أَنْ يُعْطَاهَا ، فَقَالَ : ﴿ أَيْنَ عَلَيُ بنُ أَبِي طَالِبٍ ؟ » فَقِيلَ : هُو يَشْتكِي عَنْيَيْهِ وَدَعَا لَهُ ، فَبَرَأَ كَأَنْ لَمْ عَيْنَيْهِ ، فَأَرْسَلُوا إِلَيْهِ فَأْتِيَ بِهِ فَبَصَقَ في عَيْنَيْهِ وَدَعَا لَهُ ، فَبَرَأَ كَأَنْ لَمْ عَيْنَيْهِ ، فَأَرْسَلُوا إِلَيْهِ فَأْتِي بِهِ فَبَصَقَ في عَيْنَيْهِ وَدَعَا لَهُ ، فَبَرَأَ كَأَنْ لَمْ يَكُنْ بِهِ وَجعٌ ، فَأَعْطَاهُ الرَّايَةَ وَقَالَ : ﴿ انْفُذْ عَلَى رِسْلِكَ حَتَّى تَنْزِلَ يَكُنْ بِهِ وَجعٌ ، فَأَعْطَاهُ الرَّايَةَ وَقَالَ : ﴿ انْفُذْ عَلَى رِسْلِكَ حَتَّى تَنْزِلَ بِي سَاحَتِهِمْ ثُمَّ ادْعُهُم إِلَى الْإِسْلامِ ، وَأَخْبِرُهُمْ بِما يَجِبُ عَلَيْهِمْ مِنْ عَلَيْهِمْ مِنْ عَلَيْ اللهُ بَعَالَى فِيهِ ، فَوَاللهِ لأَنْ يَهْدِي اللهُ بِكَ رَجُلاً وَاحِداً خَيْرٌ لَكَ مَنْ حُمْرِ النَّعُم » (١) .

يَدُوكُونَ أي: يَخُوضُونَ .

سهلُ بنُ سعدٍ: هو سهلُ بنُ سعدِ بن مالكِ بن خالدِ الأَنصاريُّ الخزرجيُّ الساعديُّ صحابيٌّ شهيرٌ مات سنةَ ٨٨هـ وقد جاوز المائة .

ولهما: أي البخاريّ ومسلم في صحِيحَيْهما .

يومَ خيبرَ: أي يومَ حصارِ خيبرَ سنةَ ٧هـ.

الرايةُ: علمُ الجيشِ الذي يرجعون إليه عندَ الكرِّ والفرِّ.

يفتحُ اللهُ على يديه: إخبارٌ على وجهِ البشارةِ بحصولِ الفتح.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٢٩٤٢)، ومسلم برقم (٢٤٠٦).

ليلتهم: منصوب على الظرفيةِ.

أيُّهم: برفع (أي) على البناءِ لإِضافَتِهَا وحذفِ صدرِ صِلَتِهَا.

عليُّ بنُ أبي طالب: هو ابنُ عمِّ رسولِ اللهِ عَلَيْ وزُوجُ ابنتِهِ فاطمةَ والخليفةُ الرابعُ مِنْ أَسبقِ السابقين إلى الإسلامِ وأحدُ العشرةِ المبشرين بالجنةِ رضيَ اللهُ عنهم أجمعين قُتِلَ سنَة ٤٠هـ.

يشتكي عينيُّهِ: أي تؤلِّمَانه مِنَ الرمدِ.

فَبَرَأً: بفتح الباءِ على وزنِ ضَرَبَ، ويجوزُ كسرُهَا على وزن عَلِمَ، أَي عُوفِي عافيةً كاملةً.

أعطاهُ الراية : دفعَها إليه.

انفُذْ: أي امضِ لوجهِكَ.

على رِسْلِكَ: على رِفْقِكَ مِنْ غَيْرِ عَجَلَةٍ.

بساحَتِهِم: بفناءِ أرضِهِم وما قَرُبَ من حُصُونِهِم.

إلى الإسلام: وهو الاستسلامُ لله ِ بالتوحيدِ والانقيادُ لَهُ بالطاعةِ والخلوصُ مِنَ الشركِ وأهلِهِ.

وأخبرْهُم. . . إلخ: أي أنَّهم إنْ أجابُوكَ إلى الإسلامَ الَّذي هو التوحيدُ، فأخبرْهُم بما يجبُ عليهم بعَدَ ذَلِكَ مِنْ حقِّ اللهِ في الإسلامِ مِنَ الصلاةِ والزكاةِ والصيام والحجِّ وغيرِ ذلِكَ .

لأن يهدِي اللهُ: في تأويلِ مصدرٍ مبتدأ خبرُهُ (خيرٌ).

حُمْرُ النَّكَم: أي الإِبلُ الحمرُ، وهي أنفسُ أموالِ العربِ.

المعنى الإَجماليُّ للحديثِ: أنَّ النبيَّ ﷺ بشَّرَ الصحابة بانتصارِ المسلِمينَ على اليهودِ مِنَ الغدِ على يدِ رجلٍ لَهُ فضيلةٌ عظيمةٌ وموالاةٌ للهِ ولرسولِه فاستشرف الصحابةُ لذلِكَ، كُلُّ يودُّ أنْ يكونَ هو ذلِكَ الرجلَ

من حرصِهِم على الخيرِ، فلما ذهبوا على الموعِدِ طلبَ النبيُّ عَلَيًّا وصادفَ أنه لم يحضرُ لِمَا أَصابَهُ مِنْ مرضِ عينيه، ثم حضرَ فتفلَ النبيُّ فيهما من ريقِهِ المباركِ فزالَ ما يحسُّ بِهِ مِنَ الأَلمِ زوالاً كاملاً وسلَّمه قيادة الجيشِ، وأمرَهُ بالمضي على وجهِهِ برفق حتَّى يقربَ من حصنِ العدوِ فيطلبُ منهم الدخولَ في الإسلام، فإنْ أجابوا أخبرَهُم بما يجبُ على المسلمِ مِنْ فرائِضَ، ثُمَّ بيَّن عَيِّ لعليِّ فضلَ الدعوةِ إلى اللهِ وأنَّ الداعيةَ إذا حصلَ على يَدَيْهِ هدايةُ رجلٍ واحدٍ فذلِكَ خيرٌ لهُ مِنْ أَنفسِ الأموالِ الدنيوية، فكيفَ إذا حصلَ على يديه هدايةُ أكثر مِنْ ذلِكَ.

مناسبةُ الحديثِ للباب: أنَّ فيه مشروعيةَ الدعوةِ إلى الإسلامِ الَّذي هو معنى شهادةِ أنْ لا إِلله إِلاَّ اللهُ، وبيانَ فضلِ الدعوةِ إلى ذلك. ما يُستفادُ مِنَ الحديث:

- ١ فضيلةٌ ظاهرةٌ لعلي بن أبي طالبٍ رضي اللهُ عنه، وشهادةٌ مِنَ الرسولِ عَلَيْ له بموالاتِه للهِ ولرسولِهِ وإيمانِهِ ظاهراً وباطناً.
- ٢ إثباتُ أَنَّ اللهَ يحبُّ أولياءَهُ محبةً تليقُ بجلالِهِ كسائِرِ صفاتِهِ المقدسَةِ
   الكريمة.
- ٣ حرص الصحابة على الخير وتسابقُهُم إلى الأعمال الصالحة رضي الله عنهم.
- ٤ مشروعية الأدب عند القتال وترك الطيش والأصوات المزعجة التي لاحاجة إليها.
  - ٥ \_ أمرُ الإمام عمالَهُ بالرفقِ واللينِ مِنْ غيرِ ضعفٍ ولا انتقاضِ عزيمةٍ .
    - ٦ وجوبُ الدعوةِ إلى الإسلام لاسيما قبلَ قتالِ الكفارِ.
    - ٧ أنَّ منِ امتنعَ مِنْ قبولِ الدعوَّةِ مِنَ الكفارِ وجبَ قتالُهُ.

- ٨ ـ أَنَّ الدعوةَ تكونُ بالتدريجِ فيطلبُ مِنَ الكافرِ أولاً الدخولَ في
   الإسلام بالنطقِ بالشهادتين، ثُمَّ يؤمرُ بفرائِضِ الإسلام بعدَ ذلك .
- ٩ ـ فضلُ الدعوةِ إلى الإسلامِ وما فِيها مِنَ الخيرِ للمدعو والداعي،
   فالمدعُو قد يهتدي والداعِي يثابُ ثواباً عظيماً، واللهُ أعلمُ.
- ١٠ دليلٌ مِنْ أدلةِ نبوةِ الرسولِ ﷺ وذلك ببشارتِهِ بالفتحِ قبلَ وقوعِهِ
   وبراءةِ الأَلَم بريقِهِ.
- ١١ ـ الإيمانُ بالقَضاءِ والقدرِ، لحصولِ الرايةِ لمن لَمْ يَسْعَ إليها ومنعها ممن سَعَى إليها.
- ١٢ ـ أنه لا يكفِي التَّسمِّي بالإسلامِ بَلْ لابُدَّ مِنْ معرفةِ واجباتِهِ والقيامِ بهَا.

# بابُ تفسير التوحيدِ وشهادةِ أَنْ لاَ إِلَهُ إِلاَ اللهُ

وقولِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيَّهُمُ أَقْرَبُ وَيَرَجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ۚ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَعْذُورًا ۞﴾ [الإسراء: ٥٧].

مناسبة البابِ لكتابِ التوحيدِ: لمَّا ذكرَ المصنفُ رحمه الله في الأبوابِ السابقةِ التوحيدَ وفضائِلَهُ والدعوة إليه والخوف من ضدّه الذي هو الشركُ، بيّن رحمَهُ الله في هذا البابِ معناه؛ لأنّ بعض الناسِ يخطىء في فَهْمِ معناه فيظنُ أنّ معناه الإقرارُ بتوحيدِ الربوبيةِ فقط، وهذا ليسَ هو المرادُ بالتوحيدِ وإنّما المرادُ بهِ ما دلّت عليه النصوصُ التي ساقَ المصنفُ رحمَهُ اللهُ طرفاً منها في هذا البابِ من أنّه إفرادُ اللهِ بالعبادةِ والخلوصِ مِنَ الشركِ.

وَعَطَفَ شهادَةَ أَنْ لا إِلـٰه إِلاَّ اللهُ على التوحيدِ ليبينَ أَنَّ معناهما واحدٌ لا اختلافَ فيه .

يدعون: أي يدعونهم مِنْ دُونِ اللهِ وهمُ الملائكةَ والأَنبياءَ والصالحين وغيرهم فالضميرُ الفاعلُ في يَدْعُونَ راجعٌ إلى الكفارِ.

يبتغون: أي يطلبون والضميرُ الفاعلُ فيه راجعٌ إلى المدعوين مِنَ الملائكةِ ونحوهِم.

الوسيلةُ: ما يتقربُ بِهِ إلى اللهِ، فمعنى توسلَ إلى اللهِ عَمِلَ عَمَلًا يقرِّبُهُ إليه.

ويرجون رحمته: أي لا يَرْجُون أَحداً سواه.

ويخافون عذابه: أي: لا يَخافُون أَحداً سِواه.

المعنى الإجماليُّ للآية: أنَّ الله سبحانه وتعالى يخبرُ أنَّ هؤلاءِ الذين يدعوهم المشركون مِنْ دُونِ اللهِ مِنَ الملائكةِ والأَّنبياءِ والصالحين يبادِرُون إلى طلبِ القربةِ إلى اللهِ فيرجُون رحمَته ويخافون عذابه، فإذا كانوا كذلك كانوا من جملةِ العبيدِ فكيفَ يُدْعون معَ اللهِ تعالى، وهم مشغولون بأنفسِهم يدعون الله ويتوسّلُون إليه بعبادَتِهِ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أَنَّهَا تدلُّ على أَنَّ معنى التوحيدِ وشهادةَ أَنْ لا إلله إلاَّ اللهُ هو تركُ ما عليه المشركون مِن دعوةِ الصالحين والاستشفاعِ بِهِمْ إلى اللهِ في كشفِ الضرِّ أو تحويلِهِ ؛ لأَنَّ ذلِكَ هو الشركُ الأكبرُ.

### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ - الردُّ على الذين يدعون الأولياء والصالحين في كشفِ الضرِّ أو جلبِ
 النفع بأنَّ هؤلاء المدعوين لا يملِكُون لأنفسِهِم ضرَّا ولا نفعاً فكيف يملِكُون ذَلِكَ لغيرهِم.

٢ \_ بيانُ شدةِ خوفِ الأنبياءِ والصالحين مِنَ اللهِ وبيانُ رجاثِهِم لرحْمَتِهِ.

وقولِهِ: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَآهُ مِمَّا يَعْبُدُونَ شَا ﴾ [الزخرف: ٢٦، ٢٧].

براءٌ مما تعبُدُون: أي بريءٌ مِنْ جميع معبودَاتِكُمْ.

إِلاَّ الذي فطرَنِي: أي خَلَقَنِي وهو اللهُ فهو معبودِي وحده.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: أنَّه يخبرُ سبحانَهُ عَنْ عبدِهِ ورسولِهِ وخليلِهِ أنه تبرَّأُ مِنْ كُلِّ ما يعبدُ أَبُوهُ وقومُهُ، وَلَمْ يستثنِ إلاَّ الَّذي خلَقَه وهو اللهُ، فهو يعبُدُه وحدَهُ لا شريكَ لَهُ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنها دلَّتْ على أنَّ معنى التوحيدِ وشهادةِ أنْ لاَ إلله إلاَّ اللهُ هو البراءةُ مِنَ الشركِ وإفرادِ اللهِ بالعبادةِ. فإنَّ لاَ إلله إلاَّ اللهُ تشتملُ على النفي الذي عبَّر عنه الخليلُ بقولِهِ: (إنَّنِي براءٌ)، والإِثباتُ الّذي عبَّر عنه بقولِهِ: (إلاَّ الذِي فَطَرَنِي).

## ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ ـ أنَّ معنى لا إله إلا اللهُ توحيدُ اللهِ بإخلاصِ العبادةِ لَهُ والبراءةُ مِنْ
 عبادةِ كُلِّ ما سِوَاه .

٢ - إظهارُ البراءَةِ مِنْ دينِ المشركين.

٣ \_ مشروعيةُ التبري مِنْ أعداءِ اللهِ ولو كانوا أقربَ الناس.

وقولِهِ تَعَالَى: ﴿ الْقَنَادُوٓ الْحَبَارَهُمْ وَرُهُبَنَهُمْ أَرْبَابُا مِّن دُوبِ اللّهِ وَٱلْمَسِيحَ أَبْنَ مَرْيَكُمْ وَمَا أُمِرُوٓ الْإِلّا لِيَعْبُدُوۤ ا إِلَنْهَا وَحِدَّاً لَاّ إِلَنْهَ إِلَّا هُوَّ شُبْحَنَهُمْ عَكَا يُشْرِكُونَ ﷺ [النوبة: ٣١:](١).

اتَّخذوا: أي جعلَ اليهودَ والنصاري .

أحبارَهُم: أي علماءَهُم.

ورهبانَهُم: أي عبَّادَهُم.

أُرباباً: أي مُشَرِّعِينَ لهم يحلِّلُون ويحرِّمُون؛ لأَنَّ التشريعَ مِنْ خصائصِ الربِّ فمنْ أطاعَ مخلوقاً فِيه فقد اتَّخذَه ربًّا.

والمسيح ابن مَريم: أي واتَّخذوا عيسىٰ عليه السلامُ ربًّا بعبادَتِهِم لَهُ.

سُبُحانه عمَّا يُشرِكُون: أي تنزَّه اللهُ تعالَى وتقدَّسَ عَنِ الشركاءِ والنُّظَرَاءِ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يخبرُ اللهُ سبحانَهُ عَنِ اليهودِ والنصارى

<sup>(</sup>۱) فقد فسر هذه الآية رسول الله على لعدي بن حاتم عندما دخل على رسول الله على فسمعه يقرأ هذه الآية، فقال عدي: إنهم لم يعبدوهم؟! فقال رسول الله على: «بلى إنهم حرّموا عليهم الحلال وحلّلوا لهم الحرام فاتبعوهم فذلك عبادتهم إياهم». أخرجه الترمذي برقم (٣٠٩٤) وهو حديث حسن. وابن أبي شيبة في مصنفه (٧/ ١٦٧ رقم ٣٤٩٢٥).

أنهم استنصحوا الرجالَ مِنَ العلماءِ والعبادِ فأطاعُوهُم في تحليلِ ما حرَّم اللهُ وتحريمِ ما أحلَّه، فنزَّلُوهُم بذلِكَ منزلةَ الربِّ الذي من خصائصهِ اللهُ وتحريمِ ما أحلَّه، فنزَّلُوهُم بذلِكَ منزلةَ الربِّ الذي من خصائصهِ التحليلُ والتحريمُ، كَمَا عَبَدَ النصارى عيسىٰ وزعموا أنه ابنُ اللهِ، فنبَذُوا كتابَ اللهِ الَّذي أَمَرَهُم فيه بطاعَتِهِ وحدَه وعبادَتِهِ وحدَه و هذا إخبارٌ منه سُبْحَانَه يتضمَّنُ إنكارَ ما فَعَلُوه - ولذلك نزَّه نفسه عمَّا يتضمَّنه هذا الفعلُ مِنَ الشركِ بِهِ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنها دلَّتْ على أنَّ مِنْ معنى التوحيدِ وشهادةِ أَنْ لا إِلله إِلاَّ اللهُ إِفرادَ اللهِ بِالطاعةِ في تحليلِ ما أحلَّ وتحريمِ ما حرَّم، وأنَّ مَنِ اتخذَ شخصاً مِنْ دونِ اللهِ يحللُ ما أحلَّ ويحرِّمُ ما حرَّمَ فهو مشركُ. ما يُستفادُ مِنَ الآية:

- ١ ـ أنَّ مِنْ معنى التوحيدِ وشهادةِ أنْ لا إله إلاَّ اللهُ طاعةَ اللهِ في التحليلِ
   والتحريم.
- ٢ ـ أنَّ مَن أَطَاعَ مخلوقاً في تحليلِ الحرامِ وتحريمِ الحلالِ فقدِ اتَّخذَه شريكاً للهِ.
- ٣ ـ الردُّ على النصارى في اعتقادِهِم في المسيحِ عليه السلامُ وبيانُ أنَّه عبدُ اللهِ.
  - ٤ \_ تنزيهُ اللهِ عَنِ الشركِ.

وقولِهِ تَعَالَى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُجِبُّونَهُمْ كَصُبِّ ٱللَّهِ وَالَّذِينَ خَالَمُوا إِذْ يَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَى ٱلْفَدَابِ ﴾ [البقرة: ١٦٥] يَرُونَ ٱلْعَذَابِ ﴾ [البقرة: ١٦٥]

مِنَ الناسِ: فريقٌ مِنَ الناسِ.

مِنْ دُونِ اللهِ: أي غيرَ اللهِ.

أنداداً: أي أمثالاً ونظراءً.

يُحبُّونَهُم: المحبةُ إرادةُ ما تراه أو تظنُّه خيراً والرغبةُ فِيهِ.

كحبِّ اللهِ: أي يسوُّونَهُم بِهِ في المحبةِ المقتضيةِ للذلِّ للمحبوبِ والخضوع لَهُ.

ولويرَى: لويعلمُ.

إذ يَروْنَ العذابَ: وقتَ ما يُعَايِنُونَهُ.

أنَّ القوةَ للهِ: لأَنَّ القدرةَ والغلبةَ لَهُ وحدَهُ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: ذكرَ اللهُ سبحانهُ وتعالَىَ حالَ المشرِكينَ بِهِ في الدنيا ومآلهم في الآخرة حيثُ جعلوا للهِ أمثالاً ونظراءَ ساؤوهُم بِهِ المحبةِ، ثُمَّ ذَكرَ حالَ المؤمنين الموحِّدِين أنهم يحبُّونَ اللهَ حبًّا يفوقُ حُبَّ أصحابِ الأندادِ للهِ، لأَنَّ حُبَّ أصحابِ الأندادِ للهِ، لأَنَّ حُبَّ المؤمنين للهِ خالصٌ، وحبَّ أصحابِ الأندادِ للهِ مشتركٌ، ثُمَّ توعَّدَ هؤلاءِ المشركينَ بِهِ بِأَنَّهم لو عَلِمُوا ما يُعَايِنُون يومَ القيامةِ وما يحلُّ بِهِمْ مِنَ الأَمرِ الفظيعِ والعذابِ الشديدِ على شركِهِم وتفرُّدِ اللهِ سبحانهُ بالقدرةِ والعلبةِ

دُونَ أندادِهِم لا نتهوا عمَّا هُمْ فِيه مِنَ الضلالِ، لكنَّهم لم يتصوَّرُوا ذَلِكَ ويؤمنُوا بهِ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنّها مِنَ النصوصِ المبينةِ لتفسيرِ التوحيدِ وشهادةِ أَنْ لاَ إِلله إِلاَّ اللهُ. حيثُ دلّت على أنَّ مَن اتّخَذَ ندًّا مَعَ اللهِ يُحبُّه كمحبةِ اللهِ فَقَدْ أَشركَ، فَعُلِمَ أَنَّ معنَى التّوحيدِ أَنْ يُفردَ الربُّ بهذه المحبةِ التي تستلزِمُ إخلاصَ العبادةِ لَهُ وحدَهُ والذلّ والخضوعَ لَهُ وحدَهُ.

## ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ ـ أنّ من معنى التوحيد وشهادة أنْ لا إله إلا الله إفرادُ اللهِ تَعالَى
   بالمحبة المقتضية للذلّ والخضوع.
- ٢ ـ أنَّ المشركين يحبُّونَ الله َحبًّا عظيماً ولم يُدخِلْهُم ذلِكَ في الإسلامِ ،
   لأنَّهم أشركوا معه غَيْرَهَ فِيها .
  - ٣ \_ أنَّ الشركَ ظلمٌ.
  - ٤ \_ الوعيدُ للمشركين يومَ القيامةِ .
  - \* \* \*

وفي الصحيح عَنِ النبيِّ عَلَيْهُ أَنَّهُ قَالَ: «مَنْ قَالَ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَكَفَرَ بِمَا يُعْبَدُ مِنْ دُونِ اللهِ حَرُمَ مَالُهُ وَدَمُهُ وَحِسَابُهُ عَلَى اللهِ عزَّ وَجَلَّ »(١) وشَرْحُ هَذِهِ التَّرْجَمَةِ مَا بَعْدَها مِنَ الأَبُوابِ.

في الصحيح: أي صحيح مسلم.

حَرُمَ مَالُهُ وَدَّمُهُ: أي مُنِعَ أَخذُ مالِّهِ وقتلِهِ بناءً على ماظهر منه.

وحُسابَهُ على اللهِ: أي الله تعالى هو الذي يتولَّى حسابَ مَنْ تلفَّظَ بهذِهِ الكلمةِ، فيجازِيه على حسبِ نيَّتِهِ واعتقادِهِ.

الترجمة: ترجمةُ الكتابِ والبابِ فاتحتُهُ. والمرادُ بها هنا قولُهُ: بابُ تفسير التوحيدِ وشهادةِ أنْ لا إِلـٰه إِلاَّ اللهُ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يُبينُ ﷺ في هذا الحديثِ أنَّه لا يحرُمُ قَتلُ الإِنسانِ وأخذُ مالِه إلاَّ بمجموعِ أمرين:

الأولُ: قولُ لا إله إلاَّ اللهُ.

الثاني: الكفرُ بما يُعبدُ مِنْ دونِ اللهِ. فإذا وُجِدَ هذان الأمران وَجَبَ الكف عُنهُ ظاهراً وتفويضُ باطنِهِ إلى اللهِ، فإنْ كان صادقاً في قلبِهِ جازاه بجناتِ النعيمِ، وإنْ كانَ منافقاً عذَّبه العذابَ الأليمَ، وأما في الدنيا فالحُكمُ على الظاهِرِ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّه مِنْ أعظمٍ ما يُبينُ معنى لا إله إلاَّ اللهُ:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (٢٣) وأحمد في المسند (٣/ ٤٧٢).

وأنَّه الكفرُ بكلِّ مَا يُعبدُ مِنْ دونِ اللهِ.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ أنَّ معنى: لا إله إلا الله هو الكفر بما يُعبدُ مِنْ دونِ اللهِ مِنَ الأصنامِ
   والقبور وغيرها.
- ٢ ـ أنَّ مجردَ التلقُّظِ بلا إله إلاَّ اللهُ مع عدمِ الكفرِ بما يُعبدُ مِنْ دونِ اللهِ لا يُحرِّمُ الدمَ والمالَ ولو عَرَفَ معناها وعَمَلَ بِهِ. ما لم يَضِفْ إلى ذلِكَ الكفرَ بمَا يُعبدُ مِنْ دونِ اللهِ.
- ٣ ـ أنَّ من أتىٰ بالتوحيدِ والتزم شرائِعة ظاهراً وجبَ الكفُ عنه حتَّى يتبينَ منه ما يخالِف ذلك.
- ٤ وجوبُ الكفِّ عَنِ الكافِرِ إذا دَخَلَ في الإسلامِ ولو في حالِ القتالِ
   حتَّى يتبينَ منه ما يخالفُ ذلك .
  - ٥ أنَّ الإِنسانَ قد يقولُ: لا إِله إِلاَّ اللهُ ولا يكفرُ بما يُعْبَدُ مِنْ دونِهِ.
- ٦ أنَّ الحكمَ في الدنيا على الظاهِرِ، وأما في الآخرةِ فعلَى النياتِ
   والمقاصدِ.
  - ٧ \_ حرمةُ مالِ المسلم ودمِهِ إلاَّ بحقّ.

ومعنى قولِ المصنفِ: (وشرحُ هذه الترجمةِ ما بعَدَهَا مِنَ الأَبوابِ فيه ما يُبينُ التوحيدَ الأَبوابِ أَنَّ مَا يأبينُ التوحيدَ ويوضحُ معنى (لا إله إلاَّ الله) وبيانُ أشياء كثيرةٍ مِنَ الشركِ الأَصغرِ والأَكبرِ وما يوصِّلُ إلى ذلِكَ مِنَ الغلوِّ والبدعِ مما يجبُ تركهُ مِنْ مضمونِ لا إله إلاَّ اللهُ.

# بابٌ مِنَ الشركِ لبسُ الحلقةِ والخيطِ ونحوِهِمَا لرفع البلاءِ أو دفعِهِ

وقولِ اللهِ تَعالَى: ﴿ قُلْ أَفَرَءَ يَنتُم مَّا تَـنْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ إِنْ أَرَادَنِي ٱللّهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَّ كَنْشِفَتُ ضُرِّهِ ۚ أَوَ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُرَّ مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ ۚ قُلْ جَسِّبِى ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ ٱلْمُتَوَّكِلُونَ ۞ [الزمر: ٣٨].

مناسبةُ هذا البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّه يتضمنُ ذكرَ شيءٍ ممّا يضادَ التوحيدِ، وهو التماسُ رفعِ الضرِّ أو دفعِهِ مِنْ غيرِ اللهِ للتحذيرِ منه، فإنَّ التوحيدَ يُعرَفُ بضدِّهِ.

مِنَ الشركِ: مِنْ تبعيضية: أي مِنَ الشركِ الأَكبرِ إِن اعتقدَ أَنَّ هذه الأَشياءَ تنفعُ أو تضرُّ بذاتِهَا، أَوْ مِنَ الشركِ الأَصغرِ إِنِ اعتقدَ أَنَّها سببُ للنفع والضرِّ.

الحلقةُ: كُلُّ شيءٍ مستديرٌ.

ونحوهما: مِنْ كُلِّ ما يُلبَسُ أو يُعلَّقُ لهذا الغرضِ.

رفعُ البلاءِ: إزالتُهُ بعدَ نزولِهِ.

ودفعُه: منعُهُ قبلَ نزولِهِ.

أفرأيتُم: أخبروني.

ما تدعُون: تسألونَهُ جلبَ الخيرِ ودفعَ الضرِّ.

مِنْ دُونِ اللهِ: غيرُهُ مِنَ الأندادِ والآلِهةِ.

بضرٌّ: بمرض أو فقر أو بلاء أو شدةٍ.

هل هُنَّ كاشفاتُ ضُرِّهِ: أي لا تقدرُ على ذلك .

برحمةٍ: أي: بصحةٍ وعافيةٍ وخيرٍ وكشفِ بلاءٍ.

حسبي اللهُ: أي اللهُ كافيني وكافِي مَنْ توكَّلَ عليه.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يأمرُ اللهُ نبيَّه محمداً عَلَيْهِ أَنْ يَسأَلَ المَشْرِكِينَ سؤَالَ إِنكَارِ عَنْ أَصنامهم التي يعبدونها مَعَ اللهِ هل تقدرُ على النفع والضرَّ؟ فلابُدَّ أَنْ يعترِفُوا بعجزِهَا عَنْ ذَلِكَ، فإذا كَانَ كذلك بطلتْ عبادَتُها مِنْ دونِ اللهِ.

مناسبة الآية للباب: أنَّ فيها دليلاً على بُطلانِ الشركِ. ولبسُ الحلقةِ والخيطِ مِنْ ذلِكَ، لا يكشفُ الضرَّ ولا يمنعُ منه.

### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ ـ بطلانُ الشركِ لأنَّ كُلَّ ما يُعبدُ مِنْ دونِ اللهِ، لا يملكُ ضرًّا ولا نفعاً لعابدِه.
- ٢ ـ التحذيرُ مِنْ لبسِ الحلقةِ والخيطِ وغيرِهَا لجلبِ النفعِ أو دفعِ الضرِّ،
   لأنَّه شركٌ مِنْ جنسِ ما يراد مِنَ الأَصنام.
  - ٣ \_ مشروعيةُ مناظرةِ المشركين لإبطالِ الشَّركِ.
  - ٤ وجوبُ الاعتمادِ على اللهِ وحدَهُ وتفويض الأُمور كلِّها إليه.

عَنْ عَمْرَانَ بِنِ حُصَيْنِ: أَنَّ رَسُولَ اللهَ ﷺ رَأَى رَجُلاً في يَدِهِ حَلْقَةٌ مِنْ صُفْرٍ فَقَالَ: «مَا هَذِهِ؟» قَالَ: مَنَ الْوَاهِنَةِ. فَقَالَ: «انْزعْهَا فَإِنَّهَا لا تَزيدُكَ إِلاَّ وَهْناً؛ فَإِنَّك لَوْ مِتَّ وَهِيَ عَلَيْكَ مَا أَفْلَحْتَ أَبَداً اللهُ المَا رُواه أحمدُ بسندٍ لا بأسَ بهِ.

عمرانُ: هو عمرانُ بنُ حصينِ بنِ عبيدِ بنِ خلفِ الخزاعيُ، صحابيٌّ ابنُ صحابيٌّ، أسلَمَ عامَ خيبرَ وَمَاتَ سنةَ ٢٥هـ بالبصرةِ.

ما هذه؟ استفهامُ إنكارٍ . الموض يصيبُ اليدَ .

انزعْهَا: اطرْحَها والنزعُ هو الجذبُ بقوةٍ.

وهناً: ضعفاً.

ما أفلحتَ: الفلاحُ هو الفوزُ والظفرُ والسعادةُ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يذكرُ لنا عمرانُ بنُ حصينِ رضي اللهُ عنهما موقفاً مِنْ مواقفِ رسولِ اللهِ عَلَيْهُ في محاربةِ الشركِ وتخليصِ الناسِ منه، ذلك الموقفُ: أنَّه أبصرَ رجلًا لابساً حلقةً مصنوعةً من الصفرِ، فسألَهُ عَنِ الحامل له على لبسِها؟ فأجابَ الرجلُ أنه لبسَها لتعصِمهُ مِنَ الألم، فأمره بالمبادرةِ بِطرحِها، وأخبرَه أنها لا تنفعُه بل تضرُّه، وأنها

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (٤/٥٤٥) وابن حبان كما في الموارد برقم (١٤١٠، العرب)، وابن ماجه برقم (٣٥٣١)، والحاكم في المستدرك (٢١٦/٤)، وصححه ووافقه الذهبي.

تزيدُ الداءَ الذي لبستْ من أجلِهِ، وأعظمُ من ذلِكَ لو استمرتْ عليه إلى الوفاةِ حُرِمَ الفلاحُ في الآخرةِ أيضاً.

مناسبة الحديث للباب: أنَّه يدلُّ على المنع مِنْ لبسِ الحلقةِ لدفعِ البلاءِ؛ لأَنَّ ذلك مِنَ الشركِ المنافي للفلاح.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ أنَّ لبسَ الحلقةِ وغيرَها للاعتصامِ بِها مِنَ الأَمراضِ مِنَ الشركِ.
  - ٢ النهي عن التداوي بالحرام.
  - ٣ \_ إنكارُ المنكرِ وتعليمُ الجاهل.
  - ٤ \_ ضررُ الشركِ في الدنيا والآخرة .
  - ٥ \_ استفصال المفتي واعتبار المقاصد.
    - ٦ \_ أنَّ الشركَ الأصغرَ أكبرُ الكبائرِ.
    - ٧ \_ أنَّ الشركَ لا يعذُر فيه بالجهلِ.
- ٨ التغليظُ في الإنكارِ على من فعلَ شيئاً من الشركِ؛ لأجلِ التنفيرِ منه.

ولَهُ عَنْ عقبةَ بنِ عامرٍ مرفوعاً. «مَنَ تَعَلَّقَ تَمِيمَةً فلا أَتَمَّ اللهُ لَهُ. وَمَنْ تَعَلَّقَ وَدْعَةً فلا وَدَعَ اللهُ لَهُ» (١) وفي روايةٍ: «مَنْ تَعَلَّقَ تَمِيمَةً فَقَدْ أَشْرَكَ» (٢).

عقبةُ بنُ عامرٍ: هو عقبةُ بنُ عامرِ الجهنيُّ صحابيٌّ مشهورٌ، وكان فقيهاً فاضلاً وَلِيَ إمارةَ مصرَ لمعاويةً ثلاثَ سنين، وماتَ قريباً من الستين.

وله: أي وروى الإمامُ أحمدُ.

تعلَّقَ تَميمةً: أي علَّقها عليه أو على غيرِهِ معتقداً بها. والتميمةُ خرزاتٌ كانتِ العربُ تعلِّقُها على أولادِهِم يتَّقون بها العينَ.

فلا أتمَّ اللهُ لَهُ: دعاءٌ عليه بأنْ لا يتمّ اللهُ أمورَهُ.

ودعةً: الودعةُ شيءٌ يخرجُ مِنَ البحرِ يشبه الصدفَ يتَقونَ بِهِ العينَ.

فلا وَدَعَ اللهُ لَهُ: أي لا جَعَلَهُ في دعةٍ وسكونٍ. أو لاَ خفَّفَ اللهُ عنه ما يَخَافُهُ.

وفي رواية : أي وروى الإمام أحمدُ مِنْ حديثٍ آخر .

المعنى الإجماليُّ للحديثين: أَنَّ النبيُّ ﷺ يدعُو على من استعملَ التمائمَ يعتقدُ فيها دفعَ الضررِ بأن يعكسَ اللهُ قصدَهُ ولا يتمَّ له أمورهُ، كَمَا

 <sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (٤/ ١٥٤) وابن حبان كما في الموارد برقم (١٤١٣)،
 والحاكم في المستدرك (٤١٧/٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجها أحمد في مسنده (١٥٦/٤) والحاكم (١٧/٤).

أنَّه ﷺ يدعُو على من استعملَ الودعَ لنفسِ القصدِ السابقِ أن لا يتركُهُ اللهُ في راحةٍ واطمئنانٍ، بل يحركُ عليه كُلَّ مؤذٍ \_ وهذا الدعاءُ يقصدُ منه التحذيرُ مِنَ الفعلِ \_ كما أنَّه يخبرُ ﷺ في الحديثِ الثاني أنَّ هذا العملَ شركٌ باللهِ.

مناسبة الحديثين للباب: أنَّ فيهما دلالة على تحريم تعليقِ التمائِم والودَع واعتباره شركاً؛ لما يقومُ بقلبِ المعلِّق لها مِنَ الاعتمادِ على غيرِ الله.

## ما يُستفادُ مِنَ الحديثين:

١ \_ أنَّ تعليقَ التمائِم والودع مِنَ الشركِ.

٢ \_ أنَّ من اعتمدَ على غير الله عامَلَهُ اللهُ بنقيض قصدِهِ.

٣ - الدعاء على من علَّق التمائِم والودَع بما يفوت عليه مقصودة ويعكس عليه مرادة.

ولابن أبي حاتم عَنْ حذيفة : «أَنَّهُ رَأَى رَجُلاً فِي يَدِهِ خَيْطٌ مِنَ الْحُمَّى فَقَطَعَهُ، وَتَلا قَوْلَهُ : ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُرُهُم بِٱللَّهِ إِلَّا وَهُم مُثْرِكُونَ ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُمُ مُ بِٱللَّهِ إِلَّا وَهُم مُثْرِكُونَ ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُنَ اللَّهِ إِلَّا وَهُم مُثْرِكُونَ ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُونَ اللَّهُ إِلَا وَهُم مِنْ اللهِ إِلَا وَهُم مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ إِلَا وَهُم مِنْ اللهِ إِلَا وَهُم مِنْ اللهِ اللهِ إِلَا وَهُم اللهِ اللهِ إِلَا وَهُم مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

ولابن أبي حاتم: أي وروى ابنُ أبي حاتم ـ صاحبُ كتابِ الجرح والتعديلِ.

عن حذيفة : أهو ابنُ اليمانِ العبسُيُّ حليفُ الأَنصارِ صحابيٌّ جليلٌ مِنَ السابقينَ الأولين، ماتَ سنة ٣٦هـ رضي الله عنه.

مِنَ الحُمَّى: أي للوقاية من الحُمَّى فلا تصيبُهُ بزعمِهِ.

وَتَلا : أي قَرَأُ الآيةَ مستدلاً بها على إنكار ما رأَى .

معنى الأثرِ إجمالاً: أنَّ حذيفة بنَ اليمانِ رضي اللهُ عنه أبصرَ رجلاً قد ربطَ في عضُدِهِ خيطاً يتَّقِي بِهِ مرضَ الحَمَّى فأزالَهُ عنه منكراً فعلَهُ هذا، واستدلَّ بالآيةِ التي أخبرَ اللهُ فيها أنَّ المشركين يجمعون بينَ الإقرارِ بتوحيدِ الربوبيةِ والشركِ في العبادةِ.

مناسبةُ الأثرِ للبابِ: أنَّ فيه اعتبارَ لبسَ الخيطِ ـ لدفعِ المرضِ ـ شركاً يجبُ إنكارُهُ.

## ما يُستفادُ مِنَ الْأَثْرِ:

- ١ \_ إنكارُ لبسِ الخيطِ لرفع البلاءِ أو دفعِهِ، وأنَّه شركٌ.
  - ٢ \_ وجوب إزالة المنكر لمن يقدر على إزالته.
- ٣ \_ صحة الاستدلال بما نزَّل في الشرك الأكبر على الشرك الأصغر لشموله له. .
- ٤ ـ أنَّ المشركين يقرُّون بتوحيدِ الربوبيةِ ومع هذا هُم مشركون، لأنهَّم لم يخلصُوا في العبادة .

## بابُ ما جاءَ في الرُّقيٰ والتَّمَائِم

في الصَّحيحِ عَنْ أَبِي بَشيرٍ الأَنصاريِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ كَانَ مَعَ رَسُولِ الله ﷺ فِي بَعْضِ أَسْفَارِهِ فَأَرْسَلَ رَسُولاً: «أَنْ لا يَبْقَيَنَّ فِي رَقَبَةٍ بَعِيرٍ قلادَةُ مِنْ وَتَرٍ أَوْ قِلادَةٌ إِلاَّ قُطِعَتْ»(١).

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّه استمرارٌ في ذكرِ الأُشياءِ التي تخلُّ بعقيدةِ التوحيدِ مِنَ الرقىٰ والتمائم الشركيةِ.

ما جاءَ في الرقى والتمائم : أي : من النَّهي عمَّا لا يجُوزُ منها .

في الصحيح: أي في الصحيحين.

عن أبي بشَيرٍ: هو صحابيٌّ شهدَ غزوةَ الخندقِ، وماتَ بعدَ ستين.

قلادةٌ: ما يعلُّقُ في رقبةِ البعيرِ وغيرِهِ.

وترم : واحدُ أوتارِ القوس.

أو قلادةٌ: شكٌّ مِنَ الراوي هَلْ القلادةُ مقيدةٌ بكونِهَا من وترِ أو مطلقةٌ مِنَ الوتر وغيرهِ.

المعنى الإجمالي للحديث: أنَّ النبيَّ ﷺ بَعَثَ في بعضِ أسفارِهِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٣٠٠٥) ومسلم برقم (٢١١٥) وأبو داود برقم (٢٥٥٢).

من ينادي في الناسِ بإزالةِ القلائدِ الّتي في رقابِ الإبلِ التي يُرادُ بها دفعُ العينِ ودفعُ الآفاتِ، لأنَّ ذلك مِنَ الشركِ الذي تجبُ إزالتُهُ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: مِنْ حيثُ إِنَّه يدلُّ على أَنَّ تقليدَ الإبلِ ونحوِها الأوتارَ وما في معناها لدفعِ الآفاتِ حرامٌ وشركٌ؛ لأنه مِنْ تعليقِ التمائِمِ المحرمةِ.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ \_ أنَّ تعليقَ الأوتارِ \_لدفعِ الآفاتِ \_ في حكمِ التمائِمِ في التحريمِ .

٢ \_ إزالةُ المنكرِ.

٣ \_ تبليغُ الناسِ ما يصُونُ عقيدتَهُمْ.

وَعَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ ـ رضي اللهُ عنه ـ قال: سَمِعْتُ رَسولَ اللهِ عَنْهُ لَهُ وَعَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ ـ رضي اللهُ عنه ـ قال: «إِنَّ الرُّقَى والتَّمائِمَ والتِّولَةَ شِرْكٌ» رواه أحمدُ وأبو داود (۱).

سيأتي شرح مفرداتِ الحديثِ في كلام المصنفِ رحمَهُ اللهُ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: أنَّ الرسولَ ﷺ يخبرُ أنَّ استعمالَ هذه الأشياءِ لقصدِ دفع المضارِّ وجلبِ المصالِحِ مِنْ عندِ غيرِ اللهِ شركٌ باللهِ لأنَّه لا يملكُ دفع الضرِّ وجلبَ الخيرِ إلاَّ اللهُ سبحانهُ، وهذا الخبرُ معناه النهيُ عَنْ هذا الفعل.

مناسبة الحديث للباب: أنَّ فيه بيانَ أنَّ استعمالَ هذه الأشياءِ المذكورةِ شركٌ يخلُّ بالتوحيدِ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ ـ الحثُ على صيانةِ العقيدةِ عمَّا يخلُ بها وإنْ كَانَ يتعاطاه كثيرٌ مِنَ
 الناس.

٢ \_ تحريمُ استعمالِ هذه الأُشياءِ المذكورةِ فِيهِ.

٣ \_ أنَّ هذه الثلاث المذكورة شركٌ مِنْ غير استثناء .

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۳۸۱/۱)، وأبو داود برقم (۳۸۸۳) وابن ماجه برقم (۳۵۳۰)، والحاكم في المستدرك (٤١٨/٤)، وصححه ووافقه الذهبي.

التَّمَائِمُ: شَيَّ يُعَلَّقُ عَلَى الأَوْلادِ مِنَ الْعَيْنِ. لَكِنْ إِذَا كَانَ المُعَلَّقُ مِنَ الْعَيْنِ. لَكِنْ إِذَا كَانَ المُعَلَّقُ مِنَ القُرْآنِ فَرَخَّصَ فِيه بَعْضُ السَّلَفِ وَبَعْضُهُمْ لَمْ يُرَخِّصْ المُعَلِّقُ مِنَ المَنْهِيِّ عَنْهُ. مِنْهُمْ ابْنُ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُ. فِيه، ويَجْعَلُهُ مِنَ المَنْهِيِّ عَنْهُ. مِنْهُمْ ابْنُ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُ.

والرُّقى (١): هِيَ الَّتِي تُسَمَّى الْعَزَائِمُ. وَخَصَّ مِنْهُ الدليلُ مَا خَلا مِنَ الشِّرْك. فقد رخَّص فيه رسولُ اللهِ ﷺ من العَيْنِ والحُمَةِ (٢). والتَّولَةِ: شيءٌ يصنعونه يزعمُونَ أَنَّهُ يُحَبِبُ الْمَرْأَةَ إلى زَوْجِهَا وَالرَّجُلَ إلى امْرأتِهِ.

يعلقُ على الأولادِ: أي بأعناقِ الصبيانِ.

مِنَ العينِ؛ أي لدفع الإصابة بالعين.

العزائمُ: جمعُ عزيَمةٍ، قيلَ هي آياتٌ مِنَ القرآن تقرأُ على ذوي العاهاتِ أو تقرأُ في ماءٍ ويُسقاهُ المريضُ. أو تكتبُ فِي صحنٍ ونحوِهِ وتمحى الكتابةُ بماءٍ ونحوِهِ ويُسقاهُ المريضُ.

وخصَّ منه: أي أخرجَ من عمومِهِ.

الدليلُ: وهو قولُهُ ﷺ: «لا رقيةَ إلاَّ مِنْ عينٍ أو حُمَةٍ» كَمَا سَبَقَ في باب ِ: (من حقَّقَ التوحيدَ).

مَا خَلَا مِنَ الشَّرَكِ: أي الاستعانةُ بغيرِ اللهِ بأنْ كانتْ بأسماءِ اللهِ وصفاتِهِ وآياتِهِ والمأثورُ عَنِ النبيِّ ﷺ.

<sup>(</sup>١) سبق بيان معناها في باب المن حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب».

<sup>(</sup>٢) سبق بيان معناها في باب «من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب».

وحاصِلُ ما ذكرَهُ المصنفُ رحمه اللهُ في حكمِ هذه الأشياءِ المذكورةِ ما يلى:

١ - أَنَّ الرقيةَ تنقسمُ إلى قسمين: قسم مشروع وقسم ممنوع:
 فالمشروعُ ما خَلا مِنَ الشركِ، والممنوعُ ما كَانَ فيه شركٌ.

٢ - أَنَّ التمائِمَ تنقسمُ إلى قسمين:

قسم ممنوع بالإجماع: وهو ما كان يشتملُ على شركِ، وقسم مختلفٌ فِيهِ وهو ما كان مِنَ القرآنِ. قِيلَ: إنه ممنوعٌ، والصحيحُ أنه ممنوعٌ سدًّا للذريعة وصيانةً للقرآنِ.

٣ ـ التولةُ ممنوعةٌ مِنْ غيرِ خلافٍ، لأنَّها نوعٌ مِنَ السحرِ.

وَعَنْ عبدِ اللهِ بنِ عُكَيْمٍ مرفوعاً: «مَنْ تَعَلَّقَ شَيْبًا وُكِلَ إِلَيْهِ» رواه أَحمدُ والترمذيُ (١٠٠٠.

عبدُاللهِ بنُ عُكَيْمٍ: ويُكنىٰ أَبَا معبدِ الجهنيَّ الكوفيَّ أدركَ زمنَ النبيِّ ولا يُعرفُ أنه سَمِعٌ منه.

مرفوعاً: أي إلى النبيِّ ﷺ.

مَنْ تعلَّق شيئاً: أي التفتْ قلبُهُ عَنِ اللهِ إِلَى شيءٍ يعتقدُ أنه ينفعُهُ أو يدفعُ عنه.

وَكِلَ إِليه: أَي وَكلهُ اللهُ إِلى ذلكَ الشيءِ الَّذي تعلَّقه مِنْ دونِهِ وخذَلَهُ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: هذا حديثُ وجيزُ اللفظِ عظيمُ الفائدةِ يخبرُ فيه النبيُّ ﷺ أنَّ من التفت بقلبهِ أو فعلهِ أو بهما جميعاً إلى شيء يرجو منه النفع أو دفع الضرِّ وكلَهُ اللهُ إلى ذلِكَ الشيءِ الذي تعلَّقه، فمنْ تعلَّق باللهِ كفاهُ ويسَّرَ له كُلَّ عسيرٍ، وَمَنْ تعلَّق بغيرِهِ وكلَهُ اللهُ إلى ذلِكَ الغيرِهِ وكلَهُ اللهُ إلى ذلِكَ الغيرِهِ وكلَهُ اللهُ إلى ذلِكَ الغير وخَذَلَهُ.

مناسبة الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه النهي والتحذير مِنَ التعلُّقِ على غيرِ اللهِ في جلبِ المنافِع ودفْع المضارِّ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ ـ النَّهيُّ عَنِ التعلُّقِ بغيرِ اللهِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في المسند (٤/ ٢١١) والترمذي برقم (٢٠٧٣).

٢ \_ وجوبُ التعلُّقِ باللهِ في جميعِ الأُمورِ .

٣ \_ بيانُ مضرةِ الشركِ وسوءِ عاقبَتِهِ.

٤ \_ أَنَّ الجزاءَ مِنْ جنسِ العملِ.

٥ \_ أنَّ نتيجة العملِ ترجع إلى العامِلِ خيراً أو شرًّا.

وَرَوَىَ الإِمامُ أَحمدُ عَنْ رُوَيْفِع \_ رضي اللهُ عنه \_ قَالَ : قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ : «يَا رُوَيْفِع ، لَعَلَّ الْحَيَاةَ سَتَطُولُ بِكَ فأَخْبر النَّاسَ أَنَّ مَنْ عَقَدَ لِحْيَتَهُ أَوْ تَقَلَّدَ وَتَرَا أَو اسْتَنْجَىٰ بِرَجِيعِ دَابَةٍ أَوْ عَظْمٍ فَإِنَّ محمَّداً بَرِيءٌ مِنْه » (١) .

رُوَيْفَعٌ: هو: رويفعُ بنُ ثابتِ بنِ السكنِ بنِ عديِ بنِ الحارثِ من بني مالكِ بنِ النجارِ الأنصاريُّ وَلِي برقةَ وطرابلسَ فافتتحَ إِفريقيةَ سنةَ ٤٧ وتوفي ببرقةَ سنة ٥٦هـ.

عَقَّدَ لِحْيَتَهُ: قِيلَ: معناه ما يفعلُونَه فِي الحروبِ من فَتْلِهَا وعقدهَا تَكَبُّراً. وقِيلَ: معناه معالجةِ الشعرِ؛ ليتعقَّدَ ويتجَعَّدَ على وجهِ التأنُّثِ والتنعُّم. وقِيلَ: المرادُ عقدُها في الصلاةِ أي كفّها.

تَ**قلَّدَ وتراً**: جعلَهُ قلادةً في عنقِهِ أو عنقِ دابَّتِهِ مِنْ أَجْلِ الوقَايةِ مِنَ العَين.

استنجىٰ: أي أزالَ النجوَ ـ وهو العذرةَ ـ عَنِ المخرجِ .

برجيع دابةٍ: الرجيعُ: الروثُ. سُمِّي رجيَعاً لأَنه رَجَعَ عَنْ حالتِهِ الأُولى بعدَ أَنْ كانَ علفاً.

بريءٌ منه: هذا وعيدٌ شديدٌ في حقٌّ من فعلَ ذلِكَ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ ﷺ أنَّ هذا الصحابيَّ سيطولُ عمرُهُ حتَّى يدركَ أناساً يخالفون هديه ﷺ فِي اللحيٰ الَّذي هو توفيرُهَا

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱۰۸/۶، ۱۰۹)، وأبو داود برقم (۳۱).

وإكرامُهَا إلى العبثِ بها على وجه يتشبَّهون فيه بالأعاجِمِ أو بأهلِ الترفِ والميوعةِ. أو يُخلُّونَ بعقيدةِ التوحيدِ باستعمالِ الوسائلِ الشركيةِ فيلبسونَ القلائِدَ أو يُلْبِسُونَهَا دوابَّهُم يستدفَعُونَ بها المحذورَ. أو يرتكبُون ما نهى عنه نبيُّهُم مِنَ الاستجمارِ بروثِ الدوابِّ والعظامِ. فأوصى النبيُ عَلَيْ صاحبَهُ أنْ يبلغ الأُمة أن نبيَّها يتبرأُ مِمَّن يفعلُ شيئاً من ذلك.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أَنَّ فيه النهيَ عن تقليدِ الأوتارِ لدفعِ المحذوراتِ وأنَّه شركٌ؛ لأنَّه لا يقدرُ على ذلك إلا اللهُ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ \_ عَلَمٌ مِنْ أَعلام النبوةِ، فإِنَّ رويفعاً طالتْ حياتُهُ إلى سنةِ ٥٦هـ.
- ٢ وجوب إخبار الناس بما أُمِرُوا بهِ ونُهُوا عنه ممَّا يجبُ فعلُهُ أو تركه .
- ٣ مشروعية إكرام اللحية وإعفائها وتحريم العبث بها بحلق أو قص أو عقد أو تجعيد أو غير ذلك .
  - ٤ تحريمُ اتخاذِ القلادَةِ لدفع المحذورِ، وأنه شركٌ.
    - ٥ تحريمُ الاستنجاءِ بالروثِ والعظم.
    - ٦ أنَّ هذه الجرائمَ المذكورةَ مِنَ الكبائرِ.
    - \* \* \*

وَعَنْ سعيدِ بنِ جبيرٍ قَالَ: مَنْ قَطَعَ تَمِيمَةً مِنْ إِنْسَانٍ كَانَ كَعِدْكِ رَقَبَةٍ. رواه وكيعٌ. ولَهُ عَنْ إبراهيمَ: كَانُوا يَكْرَهُونَ التَّمائِمَ كُلَّهَا مِنَ الْقُرْآنِ وَغَيْرِ الْقُرْآنِ.

وكيعُ: هو: وكيعُ بنُ الجراحِ ثقةٌ إمامٌ صاحبُ تصانيفَ ماتَ سنةَ ١٩٧هـ.

إبراهيمُ: هو الإِمامُ إبراهيمُ النخعيُّ ثقةٌ مِنْ كبارِ الفقهاءِ ماتَ سنةَ ٩٦هـ.

كعدلِ رقبةٍ: أي كَانَ لَهُ مثلُ ثوابِ مَنْ أعتقَ رقبةً.

ولَهُ: أي وروى وكيعٌ أيضاً.

وكانوا: أي أصحاب عبدِالله بن مسعودٍ وهم مِنْ ساداتِ التابعين.

معنى الأثرين إجمالاً: الإخبارُ أَنَّ مَنْ أَزالَ عَن إنسانٍ ما يُعلِّقُهُ على نفسِهِ لدفع الآفاتِ فَلَهُ مِنَ الثوابِ مثلَ ثوابِ مَنْ أَعتقَ رقبةً مِنَ الرقِّ؛ لأَنَّ هذا الإنسانَ صارَ بتعليقِ التمائِمِ مستعبداً للشيطانِ فإذَا قطَعها عنه أزالَ عنه رقَّ الشيطانِ. ويحكي إبراهيمُ النخعيُّ عَنْ بعضِ ساداتِ التابعين أنَّهم يعمِّمُون المنعَ مِنْ تعليقِ التمائِمِ ولو كانتْ مكتوباً فيها قرآنٌ فقط سدًّا للذريعةِ.

مناسبة الأثرين للبابِ ظاهرة: فإنَّ فيهما حكاية المنعِ مِنْ تعليقِ التمائم مطلقاً عَنْ هؤلاءِ الأجلاءِ من ساداتِ التابعين.

ما يُستفادُ مِنَ الأثرين:

- ١ فضلُ قطعِ التمائِمِ؛ لأنَّ ذلِكَ مِنْ إزالةِ المنكرِ وتخليصِ الناسِ مِنَ الشركِ.
- ٢ ـ تحريمُ تعليقِ التمائِمِ مطلقاً ولوكانت من القرآن عند جماعةٍ مِنَ
   التابعين.
  - ٣ حرصُ السلفِ على صيانةِ العقيدةِ عَنِ الخرافاتِ.

# بابُ مَنْ تبرَّكَ بشجرةٍ أَوْ حجر ونحوهِمَا

وقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّذَ وَٱلْعُزَى ﴿ وَمَنَوْهَ ٱلنَّالِثَةَ اللَّائِنَ وَٱلْعُزَى ﴿ وَمَنَوْهَ ٱلنَّالِثَةَ الْأَنْقَ ﴿ اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مَنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللللللَّالَةُ اللَّذِلْ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

مناسبة الباب لكتاب التوحيد: أنَّه استمرارٌ في ذكر الشركياتِ المنافيةِ للتوحيدِ، أو كمالِهِ.

تبرُّكَ: التبرُّكُ: طلبُ البركَةِ ورجاؤها واعتقادُهَا.

ونحوِهِمَا: ما أَشبَهَهُمَا مِنْ بقعةٍ أو مغارةٍ أو قبرٍ أو مشهدٍ أو أثرٍ .

أَفر أيتُم: اخْبِرُوني عن هذه الأصنام هَلْ نفعتْ أو ضرَّتْ.

اللاَّت: قُرِىءَ بتخفيفِ التاءِ وقُرىءَ بتشديدها فعلى القراءَة الأولى هي: اسمُ صخرةٍ بيضاءَ منقوشة عليها بيتٌ بالطائِفِ وعلى القراءَةِ الثانيةِ: هي اسمُ فاعلٍ مِنْ لتَّ. لرجلٍ كان يَلِتُ السويقَ للحاج (١) فماتَ فعكفوا على قبرهِ.

العُزَّى: شجرةُ سمر قد يُنِيَ حَوْلَها وجُعِلَ لها أَستارٌ بينَ مكةَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري عن ابن عباس برقم (٤٨٥٩).

والطائِف.

مناة: صنم بالمشلل بين مكة والمدينة .

الثالثة الأخرى: ذمُّ لها بالتأخُّرِ. أي المتأخرةَ الوضيعةَ المقدارِ.

ألكُمُ الذكرُ: تجعلون لكم ما تحبُّون وهو الذكرُ.

وله الأُنثى: تجعلونَ له الإِناثَ حيثُ تقولون: الملائكةُ بناتُ اللهِ.

ضِيزىٰ: جورٌوباطلٌ.

أسماء: مجردُ تسميةِ.

سمَّيتُمُوها: من تلقاءِ أنفسِكُمْ.

من سلطان: أي من حجةٍ وبرهانٍ على ألوهيتها.

إِنْ يَتْبِعُونَ: مَا يَتْبَعُونَ أَي: لَيْسَ لَهُمْ مُسْتَنَدُّ.

إلا الظنّ : أي حسنَ ظنّهم بآبائِهِم .

وما تهوى الأنفسُ: حظوظُ أنفُسِهم في الرئاسةِ.

الهدى: إرسالُ الرسل بالحجةِ الواضحةِ والحقِّ المنير.

المعنى الإجماليُّ للآياتِ: يحاجُّ تعالَى المشركين في عبادَتِهِم مَالاً يعقلُ مِنْ هذه الأوثانِ الثلاثةِ ماذا أجدتُهم ويوبِّخُهم على جَوْرِهِم في القسمةِ حيثُ نزَّهُوا أنفسَهُم عَنِ الإِناثِ وجعلُوها للهِ. ثُمَّ يطالبُهُم بالبرهانِ على صحةِ عبادَةِ هذه الأصنام ويبينُ أَنَّ الظنَّ ورغبةَ النفوسِ لا يكونانَ حجة على هذا المطلبِ. وإنَّما الحجةُ في ذلِكَ ما جاءتْ بِهِ الرسلُ مِن البراهين الواضحةِ والحججِ القاطعةِ على وجوبِ عبادةِ اللهِ وحده وتركِ عبادةِ الأصنام.

مناسبةُ الآياتِ للبابِ: أنَّ فيها تحريمَ التبركِ بالأَشجارِ والأَحجارِ واعتبارَهُ شِرْكاً، فإنَّ عُبَّادَ هذه الأَصنامِ المذكورةِ إنَّما كانوا يعتقدون

حصولَ البركةِ منها بتعظيمِهَا ودعائِهَا. فالتبركُ بالقبورِ كالتبركِ باللاتِ. وبالأشجارِ والأحجارِ كالتبركِ بالعزَّىٰ ومناة.

ما يُستفادُ مِنَ الآياتِ:

١ \_ أنَّ التبركَ بالأَشجارِ والأحجارِ شركٌ.

٢ \_ مشروعيةُ مجادلةَ المشركين لإبطالِ الشركِ وتقريرِ التوحيدِ.

٣ ـ أنَّ الحكم لا يثبتُ إلا بدليلِ مما أنزلَ اللهُ لا مجردَ الظنِّ وهوى النفس.

٤ \_ أنَّ الله قد أقام الحجة بما أرسلَ مِنَ الرسلِ وأنزلَ مِنَ الكتبِ.

عَنْ أَبِي واقِدِ اللَّيْثِيِّ قالَ: خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ الله ﷺ إلى حُنَيْنِ وَنَحْنُ حُدَثَاءُ عَهْدِ بِكُفْرِ ولِلْمُشْرِكِينَ سِدْرَةٌ يَعْكُفُونَ عَنْدَهَا وَيَنُوطُونَ بِهَا أَسْلِحَتَهُمْ يُقَالُ لها ذَاتُ أَنْواطٍ. فَمَرَرْنَا بِسِدْرَةٍ فَقُلْنَا يَا رَسُولَ اللهِ، اجْعَلْ لَنَا ذَاتَ أَنْواطٍ كَمَا لَهُمْ ذَاتُ أَنُواط. فَقَالَ يَا رَسُولُ الله ﷺ: «اللهُ أَكْبَرُ - إِنَّهَا اللهُننُ - قُلْتُمْ وَالَّذِي نَفْسِي بِيكِهِ كَمَا وَسُولُ الله ﷺ وَالَّذِي نَفْسِي بِيكِهِ كَمَا وَسُولُ الله ﷺ وَالَّذِي نَفْسِي بِيكِهِ كَمَا وَالله والله و

أبو واقدِ الليثيُّ: هو الحارثُ بنُ عوفِ صحابيٌّ مشهورٌ ماتَ سنةَ ٦٨هـوله ٨٥ سنةً.

حُنيَّن: واد يقعُ شرقي مكةَ بينه وبينها بضعةُ عشرَ ميلًا، قاتل فيه رسولُ اللهِ ﷺ قبيلةَ هوازنَ .

حدثاء عهد بكفر: قريبٌ عهدُنا بالكفرِ.

يَعْكِفُونَ : يُقيمون عندَهَا ويعظِّمُونَهَا وَيتبرَّكُون بِهَا .

يَنُوطُون بها أسلحَتُهُم: يعلِّقُونَها عليها للبركةِ.

أنواطٌ: جمعُ نوطٍ: وهو مصدرٌ سُمِّي بِهِ المنوطُ، سُمِّيتْ بذلك لكثرةِ ما يُناطُ بِهَا مِنَ السلاحِ لأجل التبرك.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي برقم (۲۱۸۱) وأحمد في المسند (۲۱۸/۵) وقال الترمذي: حديث حسن صحيح.

اجعلْ لنا ذاتَ أنواطٍ: سألُوه أن يجعلَ لهم مِثْلَها.

اللهُ أكبرُ: أجلُّ وأعظمُ، صيغةُ تعجبِ.

السُّننُ: بضم السِّين : الطُّرُقُ أي سلكتُمُ كَمَا سَلَكَ مَنَ قَبْلَكُمُ الطّرقَ المذمومة .

إسرائيلُ: هو يعقوبُ بنُ إسحاقَ بنِ إبراهيمَ الخليلِ عليهُمُ الصلاةُ والسلامُ.

شُنَنَ مَنْ كان قَبْلَكُم: بضمِّ السينِ طُرُقُهُمْ ويجوزُ فَتْحُ السِّينِ بمعنى طَرِيقِهِمْ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ أبو واقدٍ عَنْ واقعةٍ فيها عجبٌ وموعظةٌ وهي أنَّهم غزوا مَعَ رسولِ اللهِ عَلَيْ قبيلةَ هوازنَ وكان دخولُهُم في الإسلام قريباً فخفي عليهم أمرُ الشركِ. فلما رأوا ما يصنعُ المشركون مِنَ التبركِ بالشجرةِ طلبُوا مِنَ الرسولِ عَلَيْ أن يجعلَ لهم شجرةً مثلَهَا. فكبَرَ النبيُّ عَلَيْ استنكاراً وتعظيماً لله وتعجُّباً مِنْ هذه المقالةِ. وأخبرَ أنَّ هذه المقالة تُشبُهُ مقالة قوم موسى لَهُ لمَّا رأوا مَنْ يعبدَ الأصنام: «اجعلْ لنا المقالة تُشبُهُ مقالة قوم موسى لَهُ لمَّا رأوا مَنْ يعبدَ الأصنام: «اجعلْ لنا المقالة تُشبهُ مقالة قوم دوسى لَهُ لمَّا رأوا مَنْ يعبدَ الأصنام: «اجعلْ لنا المقالة تُشبهُ مقالة والنهر والنصارى وتسلكُ مناهِجَهُمْ وتفعلُ أفعالَهُم وهو خبرٌ معناه الذمُ والتحذيرُ من هذا الفعلِ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أَنَّ فيه دليلًا على أنَّ التبركَ بالأَشجارِ وغيرها شركٌ وتأليه مَعَ اللهِ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ ـ أنَّ التبركَ بالأَشجارِ شركٌ ومثلُهَا الأَحجارُ وغيرُها.

٢ \_ أنَّ المنتقلَ مِنَ الباطلِ الذي اعتادَهُ لا يؤمن أن يكونَ في قلبِهِ بقيةٌ مِنْ

تِلْكَ العادة .

- ٣ ـ أنَّ سببَ عبادةِ الأصنام هو تعظيمُهَا والعكوفُ عندَهَا والتبركُ بِهَا.
  - ٤ أنَّ الإنسانَ قد يستحسنُ شيئاً يظنُّه يقربُهُ إلى اللهِ وهو يُبْعِدُهُ عنه.
- ٥ أنه ينبغي للمسلم أنْ يسبح ويكبر إذا سمع ما لا ينبغي أن يُقالَ في الدين وعند التعجب.
  - ٦ الإِخبارُ عَنْ وقوع الشركِ في هذه الأُمةِ وقد وَقَعَ.
- ٧ علمٌ من أعلامِ نبُوتِهِ ﷺ حيثُ وقع الشركُ في هذه الأُمةِ كَمَا أخبرَ ﷺ.
- ٨ النهي عن التشبُّهِ بأهلِ الجاهليةِ واليهودِ والنصارى، إلا ما دلَّ الدليلُ على أنَّه من ديننا.
- 9 ـ أنَّ الاعتبارَ في الأحكامِ بالمعاني لا بالأسماءِ، لأنَّ النبيَّ ﷺ جعلَ طلبتَهُم كطلبةِ بني إسرائيلَ ولم يلتفتْ إلى كونِهِم سَمُّوهَا ذاتَ أنواطٍ.

## بابُ ما جاءَ في الذبح لغيرِ اللهِ

وقولِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِى وَمَعْيَاىَ وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﷺ لَا شَرِيكَ لَلْمُ وَبِذَالِكَ أُمِرَتُ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُسْلِمِينَ ﷺ [الأنعام: ١٦٢، ١٦٢].

مناسبة البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّ فيه بياناً لنوعٍ مِنْ أَنواعِ الشركِ المضادِ للتوحيدِ.

ما جاء في الذبح لغيرِ اللهِ: أي مِنَ الوعيدِ وفي بيانِ حكمِهِ.

نُسُكي: ذَبْحِي.

محياي: ما آتيه في حَيَاتي.

مماتي: ما أموتُ عليه مِنَ الإيمانِ والعملِ الصالحِ.

وبذلك أمرتُ: أي أمرَنِي ربِّي بالإخلاصِ في العبادةِ.

أولُ المسلمين: أي أول من يمتثلُ مِنْ هذه الأُمةِ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يأمرُ اللهُ نبيَّه أن يقولَ للمشركين الذين يعبدونَ غيرَ الله ويذبحون لغيرِهِ: إنِّي أُخلصُ للهِ صلاتِي وذبحِي وما أحيا وما أموتُ عليه مِنَ الإيمانِ والعمل الصالحِ، أصرفُ كُلَّ ذلِكَ له وحدَه لا أُشركُ بِهِ أَحداً عَكْسَ ما أَنتُم عليه مِنَ الشركِ بِهِ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّها تدلُّ على أنَّ الذبحُ لغيرِ اللهِ شركٌ.

### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ ـ أنَّ الذبحَ لغيرِ اللهِ شركٌ أكبر لأنَّه قَرَنَه بالصلاةِ، فَكَمَا أنَّ من صلَّى لغيرِ اللهِ فَقَدْ أَشركَ فَكَذلِك مَنْ ذَبَحَ لغيره فقدْ أَشركَ.
  - ٢ أنَّ الصلاةَ والذبحَ مِنْ أعظم العباداتِ.
  - ٣ وجوبُ الإِخلاصِ للهِ في جميع العباداتِ.
- ٤ أنَّ العباداتِ توقيفيةٌ أي متوقفةٌ على أمرِ الشارعِ لقولِهِ: ﴿ وَمِلَالِكَ أَمْرَتُ ﴾ .

# وقولِهِ: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْحَرُّ اللَّهِ الكونر: ٢].

فصلِّ لربُّكَ: أي لاَ لِغيرِهِ.

وانحر: أي اذبح.

المعنى الإجماليُّ للآية: يأمرُ اللهُ نبيَّه ﷺ أَنْ يخلصَ لهُ في صلاتِهِ وذبيحتِهِ مخالفاً للمشركين الذين يعبدُونَ غيرَ اللهِ وينحرُونَ للأوثانِ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّ الذبح عبادةٌ يجبُ إخلاصُهَا للهِ، وصرْفُهَا لغيرِهِ شركُ أكبرُ.

### ما يستفاد مِنَ الآيةِ:

١ ـ أنَّ الذبحَ لغيرِ اللهِ شركٌ أكبرُ؛ لأنَّه عبادةٌ، وصرفُ العبادةِ لغيرِ اللهِ شركٌ أكبرُ.

٢ \_ أنَّ الصلاة والذبح من أعظم العباداتِ.

" من الصلاة والذبح لله مِن أُعظم مظاهِر شُكْرِ النعم؛ فإنّه أتى بالفاء الدالة على السبب؛ لأنّ فعلَ ذلك سبب للقيام بشكر ما أعطاه مِنَ الكوثر.

عَنْ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ـ رَضِي اللهُ عَنهُ ـ قَالَ: حَدَّثَنِي رَسُولُ اللهِ عَلَيْ بِأَرْبَعِ كَلَمَاتٍ: «لَعَنَ اللهُ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللهِ، ولَعَنَ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ لَكَ مَنْ أَوَى مُحْدِثًا، وَلَعَنَ اللهُ مَنح غَيَّرَ مَنارَ للأَرْضِ » (١) رواه مسلمٌ.

لَعَنَ اللهُ: اللعنةُ مِنَ اللهِ: الطردُ والإِبعادُ، ومن المخلوقِينَ السبُّ والدعاءُ.

ذبحَ لغيرِ اللهِ: مِنَ الأَصنامِ أو الأولياءِ والصالحينَ أو الجنِّ أو غيرِ ذلِكَ .

لعنَ والِدَيْهِ: المرادُ بهما أبوه وأمُّه وإنْ علوا، سواءٌ باشرَ لعنَهُمَا أو تسبَّبَ فيه بأن يلعَنَ والدي شخصِ فيردَّ عليه بالمثلِ.

**آوى**: أي ضمَّ وحمىٰ.

محدِثاً: بكسرِ الدالِ الجاني، وبفتحِهَا هو الأمرُ المبتدعُ في الدين، وإيواؤه الرضابهِ.

غيرَ منارَ الأَرضِ: منارُ الأَرضِ هي المراسيمُ التي تفرَّقُ بين ملككَ وملكِ جارِكَ، وتغييرُهَا يكونُ بتقديمِهَا أو تأخيرِهَا.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يحذِّرُ ﷺ أُمَّتَهُ مِنْ أَربعِ جرائِمَ، فيخبرُ أَنَّ اللهُ تَعالى يطردُ مِنْ رحمتِهِ مَنِ ارتكبَ واحدةً منها:

الأولى: التقرُّبُ بالذبحِ إلى غيرِ اللهِ، لأنَّه صرفٌ للعبادَةِ إلى غيرِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم (۱۹۷۸).

مستحقِّهَا.

الثانية : من دَعَا على والِدَيْهِ باللعنةِ أو سبَّهُمَا أو تسبَّبَ في ذلِكَ بأنْ يصدرَ منه ذلك في حقِّ أبوي شخصِ فيردُّ عليه ذلِكَ الشخصُ بالمثلِ.

الثالثة : من حَمَىٰ جانيا مستَحقًا للحدِّ الشرعيِّ فمَنَعَهُ مِنْ أَنْ يُقَامَ عليه الحدُّ، أو رَضِيَ ببدعةٍ في الدين وأقرَّها.

الرابعة: مَنْ تصرَّفَ في مراسيمِ الأَرضِ التي تفرزُ الحقوقَ فقدَّمهَا أو أخَّرَها عن مكانِها، فينشأُ عن ذلك اقتطاعُ شيءٍ مِنْ أرضِ غيرِهِ ظلماً.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه دليلاً على غلظِ تحريمِ الذبحِ لغيرِ اللهِ حيثُ إنَّ فاعلَهُ أولُ من يستحقُّ لعنةَ اللهِ.

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ \_ أنَّ الذبحَ لغيرِ اللهِ محرمٌ شديدُ التحريم وشركٌ في مُقدمةِ الكبائِرِ .
  - ٢ \_ أنَّ الذبحَ عبادةٌ يجبُ صرُّفُهَا للهِ وحدَهُ.
  - ٣ \_ تحريمُ لعنِ الوالدين وسبِّهِ مَا مباشرةً أو تسبباً.
- ٤ ـ تحريمُ مناصَرةِ المجرمين وحمايتِهِم من تطبيقِ الحدِّ الشرعيِّ عليهم
   وتحريمُ الرضَا بالبدع .
  - ٥ \_ تحريمُ التصرُّفِ في حَدودِ الأَرضِ بتقديم أو تأخيرٍ .
  - ٦ \_ جوازُ لعنِ أنواع الفساقِ لأَجلِ الزجرِ عَنِ المعاصِي.

وعَنْ طَارِقِ بْنِ شهاب: أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: « دَخَلَ الْجَنَةَ وَجُلٌ فِي ذُبابٍ الله ﷺ قَالُوا: وَكَيْفَ ذَلِكَ رَجُلٌ فِي ذُبابٍ الله؟ قَالَ: « مَرَّ رَجُلانِ عَلَى قَوْمِ لَهُمْ صَنَمٌ لا يُجاوِزهُ أَحَدٌ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: لَمْ مَرَّ رَجُلانِ عَلَى قَوْمِ لَهُمْ صَنَمٌ لا يُجاوِزهُ أَحَدٌ حَتَّى يُقرِّبَ لَهُ شَيئاً. قَالُوا لأَحَدِهما: قُرِّبْ. قَالَ: لَيْسَ عَنْدِي شَيءٌ أَقرِّب. قَالُ: لَيْسَ عَنْدِي شَيءٌ أَقرِّب. قَالُوا: قَرِّبُ وَلَوْ ذُبَاباً. فَقَرَّبَ ذُبَاباً فدخَلُوا سَبيلَهُ فَدُخَلَ النَّارَ، وَقَالُوا للآخَرِ: قَرِّب. قَالَ: مَا كُنْتُ لأَقرِّبَ لأَحَدِ شَيئاً دُونَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ فَضَرَبُوا عُنْقَهُ فَدَخَلَ الْجَنَّةَ الْجَنَةُ الْجَنَةُ الْمُحَدِ . رواه أَحمد.

طارقُ بنُ شِهابِ: هو طارقُ بنُ شهابِ البجليُّ الأحمسيُّ رأىٰ النبيَّ ﷺ ولَمْ يسمعْ مُنه. فحديثُهُ مرسلٌ، صَحابيٌّ. ماتَ طارقُ سنةَ ٨٣هـرضي اللهُ عنه.

في ذبابٍ: أي بسببِ ذبابٍ.

صنمٌ: ماكَانَ منحوتاً على صورةٍ.

لا يُجاوزُهُ: لا يمرُّ بِهِ ولا يتعدَّاه .

يقرِّبُ: يذبحُ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ النبيُّ ﷺ عن خطورةِ الشركِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في كتاب الزهد (ص٢٢) وأبو نعيم في الحلية (٢٠٣/١) وابن أبي شيبة في المصنف (٦/ ٤٧٧) رقم ٣٣٠٢٨) موقوفاً على سلمان الفارسي رضي الله عنه.

وشناعَتِهِ، فيحدّثُ أصحابَهُ ويبدأُ حديثهُ ببدايةٍ تجعلُ النفوسَ تستغربُ وتتطلعُ إلى سياقِ هذا الحديثِ «دخلَ الجنةَ رجلٌ فِي ذبابٍ ودخلَ النارَ رجلٌ في ذبابٍ شيءٌ يسيرٌ سبّبَ أمراً خطيراً، وأوجبَ السؤالَ عن تفصيلِه، وهنا يفصلُ فيقولُ: إنَّ رجُلَيْنِ \_يظهرُ أنهما من بني إسرائيلَ \_ أرادَا العبورَ مع مكانٍ يحلُّ في ساحتِهِ صنمٌ يفرضُ على مَنْ أرادَ تجاوُزهُ أن يذبحَ له تقرباً إليه وتعظيماً له، فطلبَ عُبّادُ ذَلِكَ الصنمِ مِن الرجلين التمشّي على هذا النظامِ الشركي، فأما أحدُهُما فاعتذرَ بالعدمِ فقنعوا منه بأيسرِ شيءٍ، لأنَّ مقصودَهُم حصولُ الموافقةِ على الشركِ، فذبحَ للصنمِ بأيسرِ شيءٍ، لأنَّ مقصودَهُم حصولُ الموافقةِ على الشركِ، فذبحَ للصنمِ فوافقهم عليه وطلبوا مِنَ الآخرِ أن يُقرّبَ للصنمِ فاعتذرَ بأنَّ هذا شركُ ولا يمكُ أن يفعلَهُ فقتلُوه فدخلَ الجنةَ ؛ لامتناعِهِ مِنَ الشركِ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أَنَّه دلَّ على أنَّ الذبحَ عبادةٌ، وأنَّ صرفَهُ لغيرِ اللهِ شركٌ.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ \_ بيانُ خطورةِ الشركِ ولو في شيءِ قليلٍ.
- ٢ \_ أَنَّ الشركَ يوجبُ دخولَ النارِ، وأنَّ التوحيدَ يوجبُ دخولَ الجنةِ.
- ٣ أنَّ الإنسانَ قد يقعُ في الشركِ وهو لا يدري أنَّه الشركُ الذي يوجبُ النارَ.
  - ٤ التحذيرُ منَ الذنوب وإنْ كانتْ صغيرةً في الحسبانِ .
- أنَّ هذا الرجلَ دخلَ النارَ بسببِ لم يقصدْهُ ابتداءً وإنَّما فعلَهُ تخلُصاً مِنْ شرِّ أهل الصنم.
- ٦ ـ أنَّ المسلمَ إذا فَعَلَ الشركَ أبطلَ إسلامَهُ ودخلَ النارَ؛ لأَنَّ هذا

الرجل كانَ مسلماً وإلاَّ لم يَقُلْ: «دَخَلَ النَّارَ في ذبابِ».

٧ - أنَّ المعتبرَ عملُ القلبِ وإنْ صَغُر عَمَلُ الجوارح وقلَّ.

٨ - أنَّ الذبحَ عبادةٌ وصرفُهُ لغيرِ اللهِ شركٌ أكبرُ.

٩ \_ فضلُ التوحيدِ وعظيمُ ثمرتِهِ.

١٠ - فضيلةُ الصبرِ على الحقِّ.

## بابُ لا يُذبحُ للهِ بمكانِ يُذبحُ فيهِ لغير اللهِ

وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ لَا نَقَدُ فِيهِ أَبَدُأَ لَمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى ٱلتَّقُوَىٰ مِنْ أَوَّلُهِ يَوْمِ أَحَقُ أَن تَـقُومَ فِيدً فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَنَطَهَّرُواً وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُطَّهِرِينَ ﴿ التوبة: ١٠٨]

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّه تابعٌ للبابِ الذي قبلَهُ ؛ لأَنَّ الذي قبلَهُ وهذا البابُ فيه منعُ الوسيلةِ اللهِ عندُ البابُ فيه منعُ الوسيلةِ الموصلةِ إلى ذلك ومنعُ التشبُّهِ بأهلِهِ.

يُذبحُ فيه لغيرِ اللهِ: أي أُعِدَّ لذلِكَ وقُصدَ من أجلِهِ.

لا تقُمْ فِيهِ؛ لا تصلِّ في مسجدِ الضرارِ.

لمسجد أُسِّسَ: يُنِيَ.

على التقوى: على طاعةِ اللهِ ورسولِهِ.

المطهرين: الذين يتطهرون مِنَ الأَنجاس الحسيةِ والمعنويةِ .

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: ينهى اللهُ سبحانهُ رسولَهُ ﷺ عَنِ الصلاةِ في مسجدِ الضرارِ الذي بناه المنافقون مضارةً لمسجدِ قباءَ وكفراً باللهِ ورسولِهِ وطلبوا مِنَ الرسولِ ﷺ أن يصلِيَ فِيهِ؛ ليتخذوا من ذلك حجة يبررون بها عمَلهُم ويسترون بها باطِلَهُم فوعَدَهُم ﷺ أنْ يفعلَ ما طلبوا ولم يعلمْ قصدَهُمُ السيء، فنهاهُ اللهُ عن ذلك وحثه على الصلاةِ في مسجدِ قباء الذي بُنيَ على طاعةِ اللهِ ورسولِهِ أو في مسجدِه ﷺ على

اختلافِ بين المفسرين في ذلك، ثم أثنى على أهلِ ذلك المسجدِ بتطهُّرِهِمْ مِنَ الشركِ والنجاساتِ، واللهُ يحبُّ من هذه صفتُهُ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: هي قياسُ الأمكنةِ المعدةِ للذبحِ لغيرِ اللهِ على المسجدِ الذي أُعِدَّ لمعصيةِ اللهِ في منعِ عبادةِ اللهِ فيه، فكما أنَّ هذا المسجدَ لا تجوزُ الصلاةُ فيهِ للهِ، فكذلك هذا الموضعُ الذي أُعِدَّ للذبحِ فيه لغير اللهِ لا يجوزُ الذبحُ فيه لَهُ سبحانهُ.

## ما يُستفادُ من الآياتِ:

- ١ منعُ الذبحِ اللهِ في المواضِعِ المعدةِ للذبحِ لغيرِهِ، قياساً على مَنْعِ الصلاةِ في المسجدِ المؤسسِ على معصيةِ اللهِ.
- ٢ ـ استحبابُ الصلاةِ مع الجماعةِ الصالحين المتنزهين عَنْ ملابسةِ
   القاذوراتِ
  - ٣ \_ إثباتُ المحبةِ لله على الوجْهِ اللائِقِ بِهِ سبحانه كسائِر صفاتِهِ.
    - ٤ \_ الحثُّ على إسباغ الوضوءِ والتطهُّرِ مِنَ النجاساتِ.
      - ٥ \_ أنَّ النيةَ تؤثرُ في البقاع.
      - ٦ \_ مشروعية سدِّ الذرائِعِ المفضيةِ إلى الشركِ.

عَنْ ثَابِتِ بْنِ الضَّحَّاكِ قَالَ: نَذَرَ رَجُلٌ أَنْ يَنْحَرَ إِبِلاً بِنُوانَةَ فَسَأَلَ النَّبِيَّ عَيَّكِةٍ فَقَالَ: «هَلْ كَانَ فِيها وَثَنٌ مِنْ أَوْثَانِ الْجَاهِلِيَّةِ فَقَالَ: «هَلْ كَانَ فِيها وَثَنٌ مِنْ أَعْيَادِهِمْ؟» قَالُوا: يُعْبَدُ؟» قَالُوا: لا. قَالَ: «فَهَلْ كَانَ فيهَا عِيدٌ مِنْ أَعْيَادِهِمْ؟» قَالُوا: لا. فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَيَّكِةٍ: «أَوْفِ بِنَذُرِكَ، فَإِنَّهُ لا وَفَاءَ لِنَذْرٍ فِي لا. فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَيَّكِةٍ: «أَوْفِ بِنِنَذْرِكَ، فَإِنَّهُ لا وَفَاءَ لِنَذْرٍ فِي مَعْصِيةِ اللهِ وَلا فيما لا يَمْلِكُ ابْنُ آدَمَ» (١) رَوَاهُ أَبُو دَاوُد وَإِسْنَادُهُ عَلَى شَرْطِهِما.

ثابتُ بنُ الضحاكِ: هو ثابتُ بنُ الضحاكِ بنِ خليفةَ بنِ ثعلبةَ بنِ علية بنِ عليةً بنِ عليةً الأشهليُّ الخزرجيُّ الأنصاريُّ صحابيٌّ مشهورٌ ماتَ سنةَ ٢٤هـ.

نَذَرَ: النذرُ لغة الإِيجابُ، وشرعاً هو أن يلزمَ الإِنسانُ نفسَهُ بشيءٍ من العباداتِ لم يَكُنْ لازماً عليه شرعاً.

بُوانة : هضبة من وَرَاءِ ينبع .

وثنُّ: الوثنُ: كُلُّ ما عُبِدَ مِنْ دونِ اللهِ مِن قبرٍ وغيرِهِ.

عيدٌ: العيدُ: اسمٌ لما يعودُ مِنَ الاجتماع على وجهٍ معتادٍ.

على شرطِهِمَا: أي ينطبقُ عليه شرطُ اَلبخاريِّ ومسلمِ الذي هو اتصالُ السندِ بالعدولِ الضابطين من غيرِ شذوذٍ ولا علةٍ .

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يذكرُ الراوي أنَّ رجلاً التزمَ لربِّه أن ينحرَ إبلاً في موضع معينٍ على وجْهِ الطاعةِ والقربَةِ، وجاءَ يسألُ النبيُّ عَنْ التنفيذِ فاستفصلَ النبيُّ عَنْ ذَلِكَ المكانِ هل سَبَقَ أَنْ وُجِدَ فيه

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود برقم (٣٣١٣).

شيءٌ مِنْ معبوداتِ المشركين أو سَبَقَ أنَّ المشركين يُعظِّمُونهَ ويجتمعون فيه فلمَّا عَلِمَ ﷺ بخلوِّ هذا المكانِ مِنْ تلكُ المحاذيرِ أفتى بتنفيذِ النذرِ، ثم بيَّن ﷺ النذرَ الذي لا يجوزُ الوفاءُ بِهِ، وهو ما كان المنذورُ فيه معصيةً للهِ أو لا يدخلُ تحتَ ملكِ الناذِرِ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أَنَّ فيه المنعَ مِنَ الذبحِ للهِ في المكانِ الذي كان فيه وثنٌ مِنْ أوثانِ الجاهليةِ أَوْ فيه عيدٌ مِنْ أَعيادِهِم ـ ولو بعدَ زوالِهِ ـ . ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ المنعُ مِنَ الوفاءِ بالنذرِ إذا كان في المكانِ الذي عُيِّنَ لَهُ وثنٌ ولو بعدَ زوالهِ.
  - ٢ ـ المنعُ مِنَ الوفاءِ بالنذرِ بمكانِ عيدِ الجاهليةِ ولو بعدَ زوالِهِ.
    - ٣ استفصالُ المفتى مِنَ المستفتي قبلَ الفتوى.
      - ٤ \_ سدُّ الذريعةِ المفضيةِ إلى الشركِ.
- ٥ ـ تركُ مشابهة المشركين في عبادتهم وأعيادهم وإنْ كَانَ لا يُقصدُ
   ذَلكَ .
- آنَ الذبحَ اللهِ في المكانِ الذي يذبحُ فيه المشركون أو يتخذونه محالًا
   لعيدهم معصيةً
  - ٧ أن نذر المعصية لا يجوز الوفاء به.
- ٨ أن النذرَ الذي لا يملكُهُ الناذِرُ كأنْ قَالَ: اللهِ عليَّ أَنْ أُعتِقَ عبدَ
   فلانِ. لا وَفَاءَ لَهُ.
  - ٩ \_ وجوبُ الوفاءِ بالنذرِ الخالِي مِنَ المعصيةِ الداخِلِ تحتَ مِلْكِ الناذِرِ.
    - ١٠ \_ أَنَّ النذرَ عبادةٌ لا يجوزُ صرفُهُ لغير اللهِ.

## بابٌ مِنَ الشركِ النذرُ لِغيرِ اللهِ

وقولِ اللهِ تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذَرِ ﴾ [الإنسان: ٧]. وقولِهِ تَعالَى: ﴿ وَمَا آنَفَقَتُم مِّن نَّفَ قَةٍ أَوْنَذَرَّتُم مِّن نَكْذُرٍ فَإِكَ اللَّهَ يَعْلَمُهُ ﴾ [البقرة: ٢٧٠].

مناسبةُ هذا البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّ المصنفَ رحمه اللهُ بيَّنَ فيه نوعاً مِنْ أنواعِ الشركِ المنافي للتوحيدِ، وهو النذرُ لغير اللهِ؛ ليُحْذرَ ويُجتنَبَ.

مِنَ الشركِ: أي الأكبرَ.

النذرُ لغيرِ اللهِ: لأنَّه عبادةٌ. وصرفُ العبادَةِ لغيرِ اللهِ شركٌ. والنذرُ: مصدرُ نَذَرَ يَنذُرُ أُوجبَ على نفسِهِ شيئاً لَمْ يَكُنْ واجباً عليه شرعاً تعظيماً للمنذُورِ لَهُ. وأصلُهُ في اللغةِ الإيجابُ.

يُوفُونَ بالنذرِ: يتمّمُونَ ما أوجبوا على أنفسِهِم مِنَ الطاعاتِ اللهِ. مَا: شرطيةٌ، ويجوزُ أنْ تكونَ موصولةً.

أنفقتُمْ مِنْ نفقةٍ: يشملُ كُلَّ صدقةٍ مقبولةٍ وغيرِ مقبولةٍ .

أو نذرتُمْ مِنْ نذرٍ: يشملُ كُلَّ نذرٍ مقبولٍ وغيرِ مقبولٍ.

فإنَّ الله يعلمُهُ: أي فيجازِيكُم عليه، ففيه معنى الوعْدِ والوعيدِ.

المعنى الإجماليُّ للآيتين: أنَّ اللهَ يمدحُ الذين يتعبدونَ لَهُ بِمَا أُوجِبوه على أنفُسِهِمْ مِنَ الطاعاتِ. كما أنهُ يخبرُ سبحانهُ أنه يعلمُ كُلَّ

صدقَةٍ تصدَّقَنَا بِهَا وَكُلَّ عبادَةٍ التزمنَاهَا لَهُ أو لغيرِهِ وسيجازي كلَّا على حسب نِيّتِهِ وقصدِهِ.

مناسبةُ الآيتين للبابِ: أنهما يدلآنِ على أنَّ النذرَ عبادةٌ حيثُ مدحَ الموفين بِهِ، وهو لا يمدح إلاَّ على فعلِ مأمورِ أو تركِ محظورٍ، كَمَا أنَّه أَخبرَ أنه يعلمُ ما يصدُرُ منا من نفقاتٍ ونذورٍ، وسيجازينا على ذلك، فدلَّ ذلك على أنَّ النذرَ عبادةٌ وما كانَ عبادةٌ فصر فُهُ لغير اللهِ شركٌ.

### ما يُستفادُ مِنَ الآيتين:

١ \_ أَنَّ النذرَ عبادةٌ فيكونُ صرفُهُ لغير الله شركاً أكبرَ.

٢ \_ إثباتُ علم اللهِ تَعَالى \_ بكلِّ شيء .

٣ \_ إثباتُ الجزاءِ على الأعمالِ.

٤ \_ الحثُّ على الوفاءِ بالنذر .



وَفِي الصَّحِيحِ عَنْ عَائِشَةَ \_ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا \_ أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْهِ قَالَ: «مَنْ نَذَرَ أَنْ يُطِيعَ اللهَ فَلْيُطِعْهُ، وَمَنْ نَذَرَ أَنْ يعصِي الله فَلا يَعْصِه»(١).

عائشة: هي أُمُّ المؤمنين زوجُ النبيِّ ﷺ وبنتُ أبي بكرِ الصديقِ رضي اللهُ عنهما، وهي أفقهُ النساءِ مطلقاً، وأفضلُ أزواجِ النبيِّ ﷺ ما عَدَا خَديجةَ، ففي تفضيلَها عليها خلافٌ، توفيت سنة ٥٧هـ.

في الصحيح: أي صحيحَ البخاريِّ.

فليُطعْهُ: أي ليفعل ما نذَّرَهُ مِنْ طاعتِهِ.

فلا يَعْصِهُ: أي فلا يفعلْ ما نَذَرَهُ مِنَ المعصيةِ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: أنَّ النبيَّ ﷺ يأمرُ من صدرَ منه نذرُ طاعةٍ أَنْ يُوفِي بنذرِهِ: كَمَنْ نَذَرَ صلاةً أو صدقةً أو غيرَ ذلك، وينهى من صَدَرَ منه نذرُ معصيةٍ عَنْ تنفيذِ نذرِهِ: كمن نَذَرَ الذبحَ لغيرِ اللهِ أو الصلاة عندَ القبورِ أو السفرَ لزيارتِهَا أو غيرَ ذلكَ مِنَ المعاصِي.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّه دلَّ علَى أنَّ النذَرَّ يكونُ طاعةً ويكونُ معصيةً، فدلَّ على أنَّه عبادةٌ؛ فمنْ نذَرَ لغيرِ اللهِ فقدْ أشركَ بِهِ في عبادَتِهِ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ \_ أَنَّ النذرَ عبادةٌ، فصرفُهُ لغير اللهِ شركٌ.

٢ \_ وجوبُ الوفاءِ بنذرِ الطاعةِ .

٣ \_ تحريمُ الوفاءِ بنذرِ المعصيةِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري برقم (٦٦٩٦) وأبو داود برقم (٣٢٨٩) والترمذي برقم (١٥٢٦) وابن ماجه برقم (٢١٢٦)، وأحمد في مسنده (٣٦/٦، ٤١).

## بابٌ مِنَ الشركِ الاستعاذةُ بغير اللهِ

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّهُمْ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْجِينَ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ﴿ الجن: ٦].

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّ فيه بيانَ نوعٍ مِنْ أَنواعِ الشركِ اللهِ ليُحدرَ ويُجتَنَبَ. المنافي للتوحيدِ، وهو الاستعادةُ بغيرِ اللهِ ليُحدرَ ويُجتَنَبَ.

الاستعادة: لغة: الالتجاءُ والاعتصامُ والتحرُّزُ. وحقيقتُهَا: الهربُ مِنْ شيءٍ تخافُهُ إلى مَنْ يعصِمُكَ منه.

يعوذون: بأنْ يقولَ أحدُهُم إذا أمسى بوادٍ وخافَ مِنَ الجنِّ: أعوذُ بسيِّدِ هذا الوادِي مِنْ سفهاءِ قومِهِ.

رهقاً: خوفاً أو إثماً.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: أنَّ اللهَ سبحانهُ يخبرُ أنَّ بعضَ الإنسِ يلجئون إلى بعضِ الجنِّ لتأمنهم مما يخافون، وأنَّ المتلجأ بهم زادوا الملتجئين خوفاً بدلَ أنْ يؤمنوهم، وهذا معاملةٌ لهم بنقيضٍ قصدِهِم وعقوبةٌ مِنَ اللهِ لهم.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّ اللهَ حكى عن مؤمني الجنِّ أنهم لمَّا تبينَ لهم دينُ الرسولِ ﷺ وآمنوا به ذكروا أشياءً مِنَ الشركِ كانت تجري من الإنسِ في الجاهليةِ مِنْ جملتِهَا الاستعادةُ بغيرِ اللهِ، وذلِكَ مِنْ بابِ

الاستنكار لها.

# ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

٢ \_ عمومُ رسالةِ محمدِ ﷺ للثقلين.

٣ ـ أنَّ الاستعادةَ بغيرِ اللهِ تورثُ الخوفَ والضعفَ.

٤ \_ يفهمُ مِنَ الآيةِ أنّ الاستعادةَ باللهِ تورثُ قوةً وأمناً.

وَعَنْ خَوْلَةً بِنْتِ حَكِيمٍ قَالَتْ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ يَقُولُ: «مَنْ نزَلَ مَنْزِلاً فَقَالَ: أَعُوذُ بِكَلِماتِ اللهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ لَمْ يَضُرُّهُ شَيءٌ حَتَّى يَرْحَلَ مِنْ مَنْزِلِه ذَلِكَ»(١) رواه مسلم.

خولة بنتُ حكيم: هي بنتُ حكيم بنِ أميةَ السلميةُ كانت زوجةً لعثمانَ بنِ مظعونٍ رضي اللهُ عنه وكانتْ صالحةً فاضلةً.

بكلماتِ اللهِ: المرادُ بها هنا القرآنُ.

التاماتُ: الكاملاتُ التي لا يلحقُها نقصٌ ولا عيبٌ.

من شرِّ ما خَلَقَ: أي مِنْ كُلِّ شرِّ في أي مخلوقٍ قامَ به الشرُّ مِنْ حيوانِ أو غيرهِ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يرشدُ النبيُّ عَلَيْ أُمتَهُ إلى الاستعاذَةِ النافعةِ التي يندفعُ بها كلُّ محذور يخافُهُ الإنسانُ عندما ينزلُ بقعةً مِنَ الأَرضِ بأنْ يستعيذَ بكلامِ اللهِ الشافِي الكافِي الكامِلِ مِنْ كلِّ عيبٍ ونقصٍ، ليأمنَ في منزلِهِ ذلك ما دامَ مقيماً فيه مِنْ كلِّ غائلةِ سوءٍ.

مناسبة الحديث للباب: أنَّ فيه إرشاداً إلى الاستعاذة النافعة المشروعة بدلاً من الاستعاذة الشركية التي كان يستعملُها المشركون.

 <sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم (۲۷۰۸)، والترمذي برقم (۳٤٣٣)، وابن ماجه برقم (۳۵٤۷)،
 وأحمد في مسنده (٦/ ٣٧٧، ٤٠٩).

## ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ \_ بيانُ أنَّ الاستعادة عادةً.
- ٢ \_ أَنَّ الاستعاذةَ المشروعةَ هي ماكانتْ باللهِ أو بأسماءِ اللهِ وصفاتِه.
- ٣ أنَّ كلامَ اللهِ غيرُ مخلوقٍ؛ لأنَّ اللهَ شرعَ الاستعاذة بِهِ، والاستعاذة بالمخلوقِ شركٌ كما سبق، فدلَّ على أنَّه غيرُ مخلوقٍ .
  - ٤ \_ فضيلةُ هذا الدعاءِ مع اختصارِهِ.
  - ٥ \_ أن نواصي المخلوقاتِ بيدِ اللهِ.
  - \* \* \*

# بابٌ مِنَ الشركِ أنْ يستغيثَ بغير اللهِ أو يدعو غيرهُ

وَقُولِ اللهِ تَعالى: ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِّنَ ٱلظَّلِمِينَ ﷺ [يونس: ١٠٦].

مناسبةُ هذا البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّه ذكرَ فيه نوعاً مِنْ أنواعِ الشركِ المنافِي للتوحيدِ وهو أنْ يستغيثَ بغيرِ اللهِ أو يدعو غيرَهُ.

أن يستغيثَ: الاستغاثةُ طلبُ الغوثِ وَهو إزالةُ الشدة.

أو يدعو: الفرقُ بينَ الاستغاثَةِ والدعاءِ: أنَّ الاستغاثَةَ لاتكونُ إلاَّ مِنَ المكروبِ وغيرِهِ.

ما لا ينفعُكَ: إن عبدتَهُ.

ولا يضرُّكَ: إن لم تعبُدْهُ.

فإن فعلتَ: أي دعوتَ مِنْ دونِ اللهِ ما لا ينفعُكَ ولا يضرُّكَ.

مِنَ الظالمين: من المشركين، فإنَّ الشركَ أعظمُ الظلم.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: ينهىٰ اللهُ نبيَّه أَن يدعُو َ أَحَداً مِنْ سائِرِ المخلوقين العاجزين عَنْ إيصالِ النفعِ ودفعِ الضرِّ، ثُمَّ يبينُ له حكمَهُ لو فُرِضَ أَنْ دعا غيرَ اللهِ بأنه يكونُ حينئذٍ مِنَ المشركين، وهذا النهيُ عامُّ لجميع الأمةِ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّ فِيهَا النهيَ عَنْ دعاءِ غيرِ اللهِ وأنَّه شركٌ ينافي التوحيدَ.

ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ \_ أنَّ دعاءَ غيرِ اللهِ شركُ أكبرُ.

٢ \_ أنَّ أصلحَ الناسِ لو دعا غيرَ اللهِ صارَ مِنَ الظالمين أي المشركين فكيفَ بغيرِهِ.

٣ \_ بيانُ عجزِ آلهةِ المشركين وبطلانُ عبادَتِهَا.

وقولِهِ: ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُۥ إِلَّا هُوَّ وَابِن يُرِدُكَ بِخَيْرِ فَلَا رَآدً لِفَضْلِهِ ۚ يُصِيبُ بِهِ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ﴾ [يونس: ١٠٧].

وإن يمسشك: أي إِنْ يصبْك.

بضرٍّ: بفقرٍ أو مرضٍ أو غيرِ ذلِكَ مِنْ أَنواع الضرِّ.

فلاكاشف: لارافع.

فلارادً: لا دافع.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يخبرُ تعالى أنَّه المتفردُ بالملكِ والقهرِ والعطاءِ والمنعِ والضرِّ والنفعِ دونَ ما سواهُ، فيلزمُ مِنْ ذلِكَ أَنْ يكونَ هو المدعو وحدَهُ المعبودَ وحدَه دونَ غيرِهِ مِمن لا يملكُ لنفسِهِ ضرَّا ولا نفعاً فضلاً عن أن يملكَهُما لغيرهِ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّ فيها بيانَ استحقاقِ اللهِ للعبادةِ بالدعاءِ ونحوهِ، وأنَّ دعاءَ غيرِهِ شِركٌ لأَنَّه لا ينفعُ ولا يضرُّ.

ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ وجوبُ إفرادِ اللهِ تعالى بتوحيدِ الأُلوهيةِ لتفرُّدِه بتوحيدِ الربوبيةِ .
  - ٢ \_ بطلانُ دعاءِ غيرِ اللهِ لعجزِه عَنْ نفع مَنْ دَعَاهُ ودفعِ الضرِّ عنه.
    - ٣ \_ إثباتُ المشيئةِ للهِ سبحانهُ.
- ٤ إثباتُ صفتَي المغفرةِ والرحمةِ للهِ سبحانة على ما يَليقُ بجلالِهِ.

# و قولِهِ: ﴿ فَأَبْنَغُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْقِ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَهُ ۚ إِلَيْهِ الرِّزْقِ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَهُ ۚ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ اللهِ العنكبوت: ١٧].

ابتغوا: اطلُبُوا.

واعبدُوهُ: أُخلِصُوا لَهُ العبادةَ. وهو من عطفِ العامِّ علىٰ الخاصِّ، فإنَّ ابتغاءَ الرزقِ عندَ اللهِ مِنَ العبادةِ.

واشكُرُوالَهُ: اعترفُوا بنعمَتِهِ. وافعلُوا ما يجبُ مِنْ طاعتِهِ واتركوا معصيتِهِ.

إليه: لا إلى غيرهِ.

ترجعُونَ: يومَ القيامةِ فيجازِي كُلَّ عامِلٍ بعمَلِهِ.

المعنى الإجماليّ للآية: يأمرُ اللهُ سبحانَهُ بطلبِ الرزقِ منه وحدَهُ لاَ مِنَ الأصنامِ والأوثانِ، وإفرادِه بالعبادَةِ والاعترافِ بِنعَمِهِ التي أسدَاهَا على عبادِهِ وصرْفِهَا فِي طاعَتِهِ والابتعادِ عَنْ معصيتهِ ثم يخبرُ أنَّ المصيرَ إليه فيجازِي كُلَّ عامِلِ بعملِهِ فيجبُ على العبدِ أنْ يحسبَ لذلكَ حسابَهُ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّ فيها وجوبَ إفرادِ اللهِ بالدعاءِ والعبادةِ والردَّ على المشركين الذين يعبدون غيرَهُ.

ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ وجوبُ دعاءِ اللهِ وحدَهُ وطلبِ الرزقِ منه .

٢ \_ وجوبُ إفرادِ اللهِ بجميع أنواع العبادةِ .

٣ \_ وجوب شكرِ اللهِ على نعَمِهِ.

٤ \_ إثباتُ البعثِ والجزاءِ.

ه ـ أنَّه لا تنافي بينَ طلبِ الرزقِ والاكتسابِ وعبادَةِ اللهِ وأنَّ الإسلامَ فيه خيرُ الدينِ والدنيا .

وَقَوْلِهِ: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللّهِ مَن لَآ يَسْتَجِيبُ لَهُ ﴿ إِلَىٰ يَوْمِ ٱللّهِ مَن ذُعَآبِهِمْ عَن دُعَآبِهِمْ عَنْفُلُونَ ۞ وَإِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ لَهُمْ أَعْدَآءَ وَكُلْ بِمِنَادَتِهِمْ كَفِرِينَ ۞ ﴿ [الأحقاف: ٥، ٦].

من أضلُّ: أي لا أحدَ أشدُّ ضلالاً.

مِنْ دُونِ اللهِ: غيرِ اللهِ.

لا يستجيبُ لَهُ: لا يقدرُ على إجابَتِهِ بإعطائِهِ ما طلبَ منه.

وَهُمْ: أي المدعوون.

عن دعائهم: أي دعاء مَنْ دعاهُمْ مِنَ المشركين.

غافلون: لا يشعرونَ بدعاءِ مَنْ دَعَاهُم؛ لأنَّهم إمَّا أمواتٌ أو جمادٌ أو ملائكةٌ مشغولون بما خُلِقُوا لَهُ.

وإذا حُشِرَ الناسُ: جُمِعُوا ليوم القيامةِ.

كانوا: أي الآلهة التي يدعونها مِنْ دُونِ اللهِ.

لهم أعداء: أي يتبرؤون ممن دَعَاهُم ويُعَادُونَهُم.

كافرين: جَاحِدِين لعبادَةِ مَنْ عبدَهُمْ.

المعنى الإجماليُّ للآيتين: أنَّ الله تعالى حكم بأنه لا أضلَّ ممن دعا غير اللهِ مِنَ المخلوقين ممنْ لا يقدرُ على إجابَة دعوتِهِ في الدنيا، ولا يشعرُ بدعاء من دعاهُ وإذا قامتِ القيامةُ وجُمع الناسُ عَادَى من دعاهُ وتبرأ منه، فليسَ هذا المشركُ إلا في نكدٍ في الدارين، لا يحصلُ على إجابةٍ في الدنيا وتجحد عبادتُهُ في الآخرةِ أحوجُ ما يكونُ إليها.

مناسبةُ الآيتين للبابِ: أنَّ فيهما الحكمَ على مَنْ دَعَا غيرَ اللهِ بأنَّه

أضلُ الضَّالِّين وأنَّ الدعاءَ عبادةٌ فمن صرفَهُ لغيرِ اللهِ فهو مشركٌ.

ما يُستفادُ مِنَ الآيتين:

١ \_ أنَّ الدعاءَ عبادةٌ، فمن دعا غيرَ اللهِ فقدْ أشركَ الشركَ الأكبرَ.

٢ \_ بيانُ شقاوَةِ مَنْ يدعو غيرَ اللهِ في الدنيا والآخرةِ.

٣ \_ أنَّ الشركَ هو أعظمُ الضَّلالِ.

٤ \_ إثباتُ البعثِ والحشرِ للجزاءِ.

٥ \_ أَنَّ الأوثانَ لا تَسمعُ مَنْ دَعَاهَا ولا تستجيبُ له عكس ما يَتَصَوَّرُ المشركون فيها.

٦ \_ أنَّ عبادَة اللهِ وحدَهُ فيها خيرُ الدنيا والآخرةِ.

وَقَوْلِه تَعَالَى: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوَءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلْأَرْضِ أَءِكَ مُّ مَّعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا نَذَكَّرُونَ شَا ﴾ [النمل: ٦٢].

أُمَّنْ: أي مَنْ هو؟

المضطرُّ: المكروبُ الذي مسَّهُ الضرُّ.

خلفاءُ الأرضِ: الإِضافةُ بمعنى (في) أي يخلفُ كُلُّ قرنِ القرنَ الذي قبلَهُ فِي الأَرضِ.

أَالِكُ مَعَ الله: أي سواه يفعلُ هذه الأَشياءَ بِكُمْ وينعِمُ عليكم هذه النعمَ.

قليلاً ما تذكّرون: أي تذكرون تذكراً قليلاً في عظمةِ اللهِ ونعمِهِ عليكم، فلذلك أشركتُمْ بِهِ غيرَهُ في عبادَتِهِ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يحتجُّ تعالى على المشركين في اتخاذِهِم الشفعاءِ من دونِهِ بما قد علمُوه وأقرُّوا بِهِ مِنْ إِجابةِ اللهِ لهم عندما يدعونه في حالِ الشدةِ وكشفِهِ السوءِ النازِلِ بِهِمْ وجعلِهِمْ خلفاءَ في الأرضِ بعدَ أمواتِهِم، فإذا كانتْ آلهتُمُ لا تفعلُ شيئاً من هذه الأُمورِ فكيفَ يبعدونها مَعَ اللهِ. ولكنَّهُم لا يتذكرون نعمَ اللهِ عليهم إلا تذكُّراً قليلاً لا يورثُ خشية اللهِ ولذلك وَقَعُوا في الشركِ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّ فيها بطلانَ الاستغاثَةِ بغيرِ اللهِ، لأَنَّه لا يجيبُ المضطرَّ ويكشفُ السوءَ النازلَ ويحيي ويميتُ سواه.

## ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ \_ بطلانُ الاستغاثةِ بغيرِ اللهِ فيما لا يقدرُ عليه إلا اللهُ.
- ٢ ـ أنّ المشركين مقرون بتوحيد الربوبية ولم يدخلهم ذلك في الإسلام.
  - ٣ \_ الاستدلال على توحيد الإلهية بتوحيد الربوبية.
  - ٤ \_ الاحتجاجُ على المشركين بما أُقرُّوا بِهِ على ما جَحَدُوه .

وَرَوَى الطَّبَرَانِيُّ بِإِسْنَادِهِ: أَنَّهُ كَانَ فِي زَمَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ مُنَافِقٌ مُنَافِقٌ مُنَافِقٌ مُنَافِقٌ مُنَافِقٌ مُنَافِقٌ مُنَافِقٌ مُنَافِقٌ لَمُؤْمِنِينَ. فَقَالَ بَعْضُهُمْ: قُومُوا بِنَا نَسْتَغِيثُ بِرَسُولِ الله عَلَيْهِ مَنْ هَذَا الْمُنَافِقِ. فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ: «إِنَّهُ لا يُسْتَغَاثُ بِي، وَإِنَّمَا يُسْتَغَاثُ بِاللهِ» (١) .

الطبرانيُّ: هو الحافظُ الإمامُ: سليمانُ بنُ أَحمدَ صاحبُ المعاجِمِ الثلاثةِ.

بإسناده: إلى عبادةً بن الصامِتِ رضي اللهُ عنه.

منافِقٌ: هو عبدُاللهِ بنُ أُبِي بنِ سلول رأسُ المنافقين.

والنفاقُ هنا: إظهارُ الإِسلام وإخفاءُ الكفرِ.

نستغيثُ برسولِ اللهِ: نطلبُ منه كفَّ هذا المنافِقِ عَنِ الأَذَىٰ.

إِنَّه لا يُستغاثُ بِي: كَرِه ﷺ أَنْ يستعملَ هذا اللفظ في حقِّه تأذُّباً مَعَ

اللهِ .

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: لما قَوِيَ الإسلامُ كان هناك صنفٌ مِنَ الكفارِ رأوا الدخولَ فِي الإسلامِ ظاهراً والبقاءَ على الكفرِ باطناً سُمُّوا بالمنافقين، وكان يصدرُ منهم مِنَ الأقوالِ والأَفعالِ ما يُضايِقُ المسلمين ومن ذَلِكَ ما حصلَ مِنْ هذا الرجلِ حتَّى طلبَ بعضُ الصحابَةِ مِنَ النبِيِّ

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني.

وقال الهيشمي في مجمع الزوائد (١٠/ ١٥٩): رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح غير ابن لهيعة وهو حسن الحديث.

عَلَيْهُ كُفّه وزجره. والنبيُّ يقدرُ على ذلِكَ، لكن لما كانتِ الصيغةُ التي تقدَّمُوا بها إليه فيها إساءةُ أدبٍ مَعَ اللهِ تعالى ـ ما ينبغي أنْ تقالَ ـ استنكرَهَا النبيُّ تعليماً للصحابةِ وسدًّا لذريعةِ الشركِ وحمايةً للتوحيدِ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: إِنَّ فيه إِنكارَ النبيِّ ﷺ الاستغاثةِ بِغيرِ اللهِ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ :

١ ـ أنَّه لا يستغاثُ بالنبيِّ ﷺ، وغيرُهُ مِنْ بابِ أُولى.

٢ \_ الإرشادُ إلى حسنِ اللفظِ وحمايةِ التوحيدِ.

٣ \_ سدُّ الطرُقِ المفضيةِ إلى الشركِ.

٤ \_ مشروعيةُ الصبر على الأذى فِي اللهِ.

٥ \_ ذمُّ النفاق.

٦ \_ تحريم أُذية المؤمنين ؛ لأنَّها مِنْ فِعْلِ المنافقين .

#### باب

قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ أَيْشُرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْعًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ۞ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ ۞ [الأعراف: ١٩١، ١٩١].

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّ المصنفَ رحمه اللهُ بيَّن فيه الأَدلَةَ على بطلانِ الشركِ وبيانِ حالِ المدعون مِنْ دُونِ اللهِ، وفي ذلك تقريرٌ للتوحيدِ بالبراهين القاطعةِ.

أيشركون: استفهامُ إِنكارٍ وتوبيخٍ عَلَى مَنْ يشركُ فِي العبادَةِ مَعَ اللهِ.

ما لا يخلقُ شيئاً: أي مخلوقات لا تقدرُ على الخلقِ وليسَ فيها ما تستحقُّ بهِ العبادَةَ.

وهم يُخلقون: أي وهؤلاء المعبودون مخلوقون محدثون. والمخلوقُ لا يكونُ شريكاً للخالِقِ.

ولا يستطيعون لهم نصراً: أي وهؤلاء المعبودون لا يَقدرون على نصر عابِدِيهم.

ولا أَنفسَهُم ينصرون: أي ولا يقدرون على أنْ يدفعوا عن أنفسِهِمْ مَنْ أرادَ بهم ضرًّا فكيفَ يدفعونه عَنْ غيرِهِم.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يوبخُ اللهُ سبحانه وتعالى المشركين بأنهم يعبدون مَعَه معبودات لا تخلِقُ شيئاً وليسَ فيها ما تستحقُّ العبادَةُ بِهِ ولاتدفعُ

الضرَّ عَمَّنْ دَعَاها، بَلْ ولا تدفَعُهُ عن أَنفُسِهَا وإذا كانتْ هذه حالتُهُم بطلتْ دعوتُهُم؛ لأَنَّ المخلوقَ لا يكون شريكاً للخالِقِ، والعاجزُ لا يكونُ شريكاً للقادِر الذي لا يعجزُهُ شيءٌ.

ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ \_ بطلانُ الشركِ مِنْ أساسِهِ؛ لأنَّه تعلُّقٌ على مخلوقِ عاجزٍ.

٢ \_ أنَّ الخالِقَ هو المستحقُّ للعبادَةِ.

٣ \_ الاستدلالُ بتوحيدِ الربوبيةِ على توحيدِ الألوهيةِ .

٤ \_ مشروعية محاجّة المشركين لنصرِ الحقّ وقمع الباطِلِ.

2

وَقُوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن فَطِيمِ مَا يَمْلِكُونَ مِن فَطْمِيرِ شَيْ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَاءَكُمُ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا اسْتَجَابُواْ لَكُمْ وَيَوْمَ الْفَيْمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنَبِّنُكَ مِثْلُ خَبِيرِ شَهُ لَكُمْ وَلَا يُنَبِّنُكَ مِثْلُ خَبِيرِ شَهُ لَكُمْ وَلَا يُنَبِّنُكَ مِثْلُ خَبِيرِ شَهُ لَكُمْ وَلَا يُنَبِّنُكَ مِثْلُ خَبِيرِ شَهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

والذين تدعونَ مِنْ دُونِهِ: أي الذين تدعونَهُم غيرَ اللهِ: مِنَ الملائِكَةِ والأنبياءِ والأصنام وغيرِهَا.

قطمير: القَطميرُ هو اللفافةُ التي تكونُ على نواة التمر.

لا يسمعوا دعاءكم: لأنهم أمواتٌ أو ملائكةٌ مشغولون بما خُلِقُوا

ما استجابُوا لَكُم: لا يقدرون على ما تطلبون مِنهم.

يكفرون بشركِكُمْ: يُنْكِرُونَه ويتبرؤون ممّن أشركَ بهم مَعَ اللهِ.

ولا ينبِّئُك: يخبرُكَ بعواقبِ الأُمورِ ومآلِهَا.

مثلُ خبيرٍ: عالمٌ بِهَا وهو اللهُ سبحانَه وتعالى.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يخبرُ تعالى عن حالِ المدعوين مِنْ دُونِهِ مِنَ الملائكةِ والأنبياءِ والأصنام وغيرِها بما يدلُّ على عجزِهِم وضعفِهِم، وأنَّهم قد انتفت عَنْهُمُ الشروطُ التي لابُدَّ أَنْ تكونَ في المدعو، وهي: ملكُ ما طُلِبَ منه، وسماعُ الدعاءِ، والقدرةُ على استجابَتِهِ. فمتى عُدِمَ شرطٌ بَطُلَ أَنْ يَكُونَ مَدعواً فكيفَ إذا عُدِمَتْ كلُها.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّ فيها البرهانَ القاطعَ على بطلانِ الشرك والردَّ على المشركين.

## ما يُستفادُ مِنَ الآية :

 ١ بطلان الشركِ بالدليلِ القاطع والبرهانِ الواضح .
 ٢ بيانُ الشروطِ التي يجبُ توافُرُها في المدعُو المُستَغاثِ بِهِ وهي : أ\_ملكُهُ لِمَا طُلِبَ منه.

ب\_سماعُه لدعاءِ من دَعَاه.

جـ القدرة على إجابته .

٣ \_ أنَّ العقيدة مبناها على البرهانِ واليقينِ لا على الظنِّ والتخرُّصِ والتقليدِ الأعمىٰ.

إثباتُ علم اللهِ بعواقبِ الأُمورِ .

وَفِي الصَّحِيحِ عَنْ أَنسِ \_ رضي اللهُ عنه \_ قَالَ: شُجَّ النَّبيُّ النَّبيُّ يَوْمَ أُحُدِ وَكُسِرَتْ رَبَاعِيَّتُهُ. فَقَالَ: «كَيْفَ يُفْلِحُ قَوْمٌ شَجُّوا نَبِيَّهُمْ» فَنَزَلَتْ: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً ﴾ (١) [آل عمران: ١٢٨].

في الصحيح: أي الصحيحين.

شُجَّ: الشجَّةُ الجرحُ في الرأسِ والوجْهِ خاصةً.

أُحُد: جبلٌ معروفٌ شمالي المدينةِ كانتْ عندَهُ الوقعةُ المشهورةُ فنُسبَتْ إليه.

الرباعيةُ: هي السنُّ التي بعدَ الثنيةِ. والإنسانُ له أربعُ رباعيات.

كيف يُفلحُ قومٌ... إلخ: أي كيفَ يحصلُ لهم الفوزُ والظفرُ والظفرُ والطفرُ والطفرُ

مِنَ الأَمرِ: مِنَ الحكمِ في العبادِ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ أنسٌ عمَّا حصلَ للنبيِّ ﷺ في وقعةِ أُحُدٍ مِنَ الإِصابَةِ في وقعةِ أُحُدٍ مِنَ الابتلاءِ والامتحانِ على أيدي أعدائِهِ مِنَ الإِصابَةِ في موضعين من جسدِهِ الشريفِ فكأنه ﷺ لحقّهُ يأسٌ مِنْ فلاحِ كفارِ قريشَ. فقيلَ له بسبب ذَلِكَ: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ [آل عمران: ١٢٨].

أي: عُواقبُ الْأُمورِ وحكمُ العبادِ بيدِ اللهِ فامضِ أنتَ لشأنِكَ ودُمْ على دَعُورَتكَ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه دليلًا على بطلانِ الشركِ بالأولياءِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري تعليقاً في كتاب المغازي باب ﴿ليس لك من الأمر شيء أو يتوب عليهم أو يعذبهم فإنهم ظالمون﴾ ص٧٧٢ ط بيت الأفكار الدولية.

والصالحين، لأنَّه إذا كان الرسولُ عَلَيْهُ لم يدفعْ عَنْ نفسِهِ الضَّرَّ، وليسَ لَهُ مِنَ الأَمرِ شيءٌ، فغيرُهُ مِنْ بابِ أولى.

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ بطلانُ الشركِ بالأولياءِ والصالحين؛ لأنَّه إذا كان النبيُ ﷺ لا يملِكُ
   مِنَ الأَمرِ شيئاً فغيرُهُ مِنْ باب أولى.
  - ٢ \_ وقوعُ الأسقام والابتلاءِ بالأنبياءِ عليهم الصلاةُ والسلامُ.
  - ٣ \_ وجوبُ إِخلاصِ العبادةِ للهِ، لأنه هو الذي له الأمرُ وحدَهُ.
  - ٤ \_ مشروعيةُ الصبرِ وتحملِ الأَذَىٰ والضررِ في سبيلِ الدعوةِ إلى اللهِ.
- النهي عَنِ اليأسِ مِنْ رحمةِ اللهِ ولو فعلَ الإنسانُ ما فَعَلَ مِنْ المعاصِي
   التي هي دون الشرك.

وَفِيهِ عَنِ ابْنِ عُمَرَ - رضي اللهُ عنهما - أنّهُ سَمِعَ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ إِذَا رَفَعَ رَأَسَهُ مِنَ الرُّكُوعِ فِي الرَّكْعَةِ الأَخِيرةِ مِنَ الفَجْرِ: «لَكُ مَا لَكُهُمَّ الْعَنْ فُلاناً وَفُلاناً» بَعْدَ مَا يَقُول: «سمِعَ اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ رَبّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ». فَأَنْزُلَ اللهُ: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً ﴾ (١) [آل عمران: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً ﴾ (١) [آل عمران:

وَفِي رِوَايةٍ: يَدْعُو على صَفْوَانَ بْن أُمَيَّةَ وَسُهَيْلِ بْنِ عَمْروٍ وَالْحَارِثِ ابْنِ هِشَامٍ، فنزلت : ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً ﴾ (٢) [آل عمران: ١٢٨].

ابنُ عمرَ: هو عبدُ اللهِ بنُ عُمرَ بنِ الخطابِ رضي اللهُ عنهما صحابيٌّ جليلٌ مِنْ عُبَّادِ الصحابَةِ وعلمائِهِم ماتَ سنةَ ٧٧هـ.

وفيه: أي فِي الصحيح والمراد به صحيح البخاري .

أنه سَمِعَ رسُولَ اللهِ: أَي بعدَ مَا شُجَّ وكُسِرَتْ رباعيَّتُهُ يومَ أحدٍ.

اللَّهمَّ العنْ: أي اطرُدْ وأبعدْ مِنْ رحمتِكَ.

فلاناً وفلاناً: منهم صفوان بنُ أميةَ، وسهيلُ بنُ عمرو، والحارثُ ابنُ هشام.

سَمِّعَ اللهُ لمن حَمِدَهُ: أجابَ اللهُ من حمدَه وتقبَّلهُ. لأنه قد عُدِّي باللام.

الحمدُ: ضدُّ الذمِّ، ويكونُ على محاسِن المحمودِ مع المحبةِ لهُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٤٠٦٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم (٤٠٧٠).

يدعو على صفوانَ. . . إلخ: الأنَّهم رؤوسُ المشركين يومَ أُحدٍ ، وَقَدْ تَابَ اللهُ عليهم فأسلَمُوا وحَسُنَ إسلامُهُم .

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ عبدُ اللهِ بنُ عمرَ رضي اللهُ عنهما أنه سَمِعَ رسولَ اللهِ عَلَيْ يدعو في الصلاةِ على أشخاصٍ معينين مِنَ الكفارِ آذوه يومَ أُحُدٍ فعاتَبَهُ اللهُ بقولِهِ: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ [آل عمران: ١٢٨]. وتابَ اللهُ عليهم، فآمنوا باللهِ ورسولِهِ.

مناسبة الحديث للباب: أنَّ فيه بيانَ أنَّ النبيَّ عَلَيْهِ لم يقدرْ أنْ يدفعَ أَذَى المشركين عَنْ نفسِهِ ولا عَنْ أصحابِهِ، بَلْ لجأ إلى ربِّه القادِرِ المالِكِ، مما يدلُّ على بطلانِ ما يعتقِدُهُ عُبَّادُ القبورِ في الأولياءِ والصالحين.

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ بطلانُ التعلُّقِ بالأولياءِ والصالحين لطلبِ قضاءِ الحاجاتِ وتفريجِ
   الكرباتِ .
  - ٢ \_ جوازُ الدعاءِ على المشركين في الصلاةِ.
  - ٣ \_ دليلٌ على أنَّ تسميةَ الشخصِ المدعو له أو عليه لا يضرَّ الصلاة .
    - ٤ \_ التصريحُ بأنَّ الإمامَ يجمعُ بينَ التسميعِ والتحميدِ.

وَفيهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَامَ رَسُولُ اللهِ ﷺ حِينَ أَنْزُلَ اللهُ عَلَيْهِ: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱللهَ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلْهِ عَلْمَ عَلَيْهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوالَّهُ اللّهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوالْمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُوا عَلَالْمُ عَلَيْكُوا عَلَاهُ عَلَيْكُوا عَلَاهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَاهِ عَلَيْكُوا عَلَاهِ عَلَيْكُوا عَلَاهِ عَلَاهِ عَلَيْكُوا عَلَاهِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَاهِ عَلَيْكُوا عَلَاهِ عَلَيْكُوا عَلَى عَلَّا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهِ عَلَاهِ عَلَاهِ عَلَا عَلَاهِ عَ

فَقَالَ: «يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ - أَوْ كَلَمَةً نَحْوَهَا - اشْتَرُوا أَنْفُسَكُم لا أُغنِي عَنْكُمْ مِنَ اللهِ شَيئاً، يَا عَبَاسُ بْن عَبْدِ الْمُطَّلِبِ لاَ أُغْنِي عَنْكَ مِنَ اللهِ شَيئاً، يَا صَفِيّةُ عَمَّةَ رَسُولِ الله ﷺ لاَ أُغْنِي عَنْكِ مِنَ اللهِ شَيئاً، وَيَافَاطِمَةُ بِنْتَ مُحَمَّدٍ صَفِيّةُ عَمَّةً رَسُولِ الله ﷺ لاَ أُغْنِي عَنْكِ مِنَ اللهِ شَيئاً، وَيَافَاطِمَةُ بِنْتَ مُحَمَّدٍ سَلِيني مِنْ مَالِي مَا شِئْتِ لاَ أُغْنِي عَنْكِ مِنَ اللهِ شَيئاً، (١).

أبو هريرة: قِيلَ: الصحيحُ أَنَّ اسمَهُ عبدُ الرحمنِ بنُ صخرٍ، دوسيٌّ مِنْ فضلاءِ الصحابةِ وحفَّاظِهِمْ وعلمائِهِم. رَوَى أكثرَ مِنْ خمسةِ آلافِ حديثٍ، توفِّي سنة سبع أو ثمانٍ أو تسع وخمسينَ للهجرةِ.

وَفِيهِ: أي فِي صحيح البخاريِّ.

قَامَ: أي صَعَدَ على ألصَّفَا.

عشيرتك: عشيرةُ الرجلِ هم بنو أبيه الأدنُونَ، أو قبيلته.

الأقربين: أي الأقرب فالأقرب منهم.

يا معشر : المعشر : الجماعة :

أو كلمة: بنصبِ (كلمةٍ) عطف على ما قَبْلِهِ. أي: أو قَالَ كلمة نحوها شكٌ مِنَ الراوي.

اشتروا أنفسَكُم: أي خلِّصُوهَا مِنَ العذابِ بتوحيدِ اللهِ وطاعتِهِ، ولا تعتمِدُوا على شرف النسبِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٢٧٥٣) ومسلم برقم (٢٠٦) والترمذي برقم (٣١٨٤).

لا أُغني عنكم مِنَ اللهِ: لا أدفعُ عنكُمْ عذابَ اللهِ، رَفْعٌ لِمَا قَدْ يتوهَّمُ أَنّه يُغْنِي عنهم مِنَ اللهِ شيئاً بشفاعته.

عباسُ، وصفيةُ، وفاطمةُ: بالرفع على البناءِ، ويجوزُ النصبُ بالنداءِ. وابنَ، وعمةَ، وبنتَ: بالنصبِ لا غيرَ بدلاً مِنَ المنادي أو عطفَ بيانِ.

سَلِيني مِنْ مَالي: لأَنَّ هذا هو الَّذي يقدرُ عليه وما كانَ مِنْ أُمرِ اللهِ فلا قدرة له عليه.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ أَبو هريرةَ ـ رضي اللهُ عنه ـ عمَّا صنعَ رسولُ اللهِ ﷺ حينَما أمرَهُ اللهُ في كتابِهِ الكريمِ أَنْ ينذرَ قرابتَه؛ أَنَّه قامَ ممتثلًا أَمْرَ ربِّه، فنادى قريشاً بِبُطونِهَا ونادى عمَّه وعمَّتَه وبنتَه، فأنذرَهُم نذارةً خاصةً وأمرَهُم أَنْ يخلِّصُوا أَنفسَهُمْ مِنْ عذابِ اللهِ بتوحيدِهِ وطاعتِهِ وبلَّغَهُم أَنَّه لا يدفعُ عنهم مِنْ عذابِ اللهِ شيئاً إذا لم يؤمنوا فمجردُ قربِهِم منه غيرُ نافِع لهم بدونِ إيمانٍ.

مناسبة الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه أنَّه لا يجوزُ أنْ يطلبَ مِنَ الرسولِ ولا من غيرِهِ من بابِ أولى إلاَّ ما يقدرُ عليه مِنَ أمورِ الدنيا. وأما ما لايقدرُ عليه إلاَّ اللهُ فلا يجوزُ أَنْ يُطلَبَ إلاَّ مِنَ اللهِ، ففيه الردُّ على عُبَّادِ القبورِ الذين يستغِيثُونَ بالأمواتِ لتفريجِ الكرباتِ وقضاءِ الحاجاتِ.

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ الردُّ على عُبَّادِ الأنبياءِ والصالحين الذين يتعلَّقُون بالمخلوقِينِ في
   قضاءِ حوائجهِ مالتي لا يقدرُ عليها إلاَّ اللهُ.
  - ٢ ـ أنَّه لا يجوزُ أنْ يُطلبَ مِنَ العبدِ إلاَّ ما يقدِرُ عليه .
  - ٣ \_ مسارعةُ النبيِّ ﷺ إلى امتثالِ أمرِ ربِّه وتبليغ رسالَتِهِ.

- ٤ ـ أنَّه لا ينجِّي مِنْ عذابِ اللهِ إلاَّ الإيمانُ والعملُ الصالحُ لا الاعتمادُ
   على مجردِ الانتساب للأشخاص.
- ٥ أنَّ أولى الناسِ برسولِ اللهِ ﷺ أهلُ طاعتِهِ ومتابَعتِهِ مِن قرابَتِهِ
   وغيرِهِم.
- ٢ ـ أنَّ مجردَ القرابةِ مِنَ الرسولِ ﷺ لا ينفعُ بدونِ إيمانٍ وعملِ صالحِ
   وعقيدةِ صحيحةِ.

#### باب

قَوْلِ اللهِ تَعالى: ﴿ حَقَّ إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ۗ قَالُواْ ٱلْحَقَّ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكِيرُ ﴿ كَا إِذَا فُرِيعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّ فيه بيانَ حالِ الملائِكَةِ الذين هم أقوى وأعظمُ مَنْ عُبِدَ مِنْ دُونِ اللهِ فإذا كانَ حالُهُم مَعَ اللهِ ما ذُكِرَ من هَيبتِهِم أَمنه وخشيتِهِم له فكيفَ يُدْعَونَ مَعَ اللهِ فغيرُهُمْ مِنْ بابِ أولى. ففي ذلِكَ ردُّ على جميع المشركين الذين يدعُونَ مَعَ اللهِ من لا يُدَانِي الملائِكةَ.

فُزِّعَ عَن قُلوبِهِم: أُزيلَ الفزعُ عَنْ قلوبِ الملائِكَةِ مِنَ الغشيةِ الَّتي تصيبُهُم عندَ سماع كلام اللهِ بالوحي إلى جبريل.

قالوا: أي قَالَ بعَضُهُم لبعضٍ استبشاراً: ﴿ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ﴾؟ [سبأ: ٢٣].

قالوا الحقِّ: أي: قال اللهُ الحقَّ.

وهو العليُّ: الذي لَهُ عُلُو القدرِ وعُلُو القهرِ وعُلُو الذاتِ.

الكبيرُ: أي الذي لا أكبرُ ولا أعظمُ منه تباركَ وتعالى.

المعنى الإجماليُّ للآية: يخبرُ اللهُ سبحانهُ عَنِ الملائِكَةِ أَنَّهَا إِذَا سمِعَتِ الوحْيَ مِنَ اللهِ إلى جبريلَ فَزِعَتْ عندَ ذَلِكَ تعظيماً وهيبةً وأرعدَتْ حتَى يصيبَهَا مثلُ الغشيِّ، فإذا أُزيلَ الفزعُ مِنْ قلوبهم أَخذوا يتساءلُونَ فيقولُونَ: قالَ الحقَّ وهو العالِي يتساءلُونَ فيقولُونَ: قالَ الحقَّ وهو العالِي

فوقَ كُلِّ شيءٍ ، الَّذِي لا أكبرُ منه ولا أعظمُ.

ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ - الردُّ على جميعِ فرقِ المشركين الذين يعبدونَ مَعَ اللهِ من لا يُدَانِي
 الملائكة ولا يساوِيهِم في صفةٍ مِنْ صفاتِهِم.

٢ \_ إثباتُ الكلام للهِ سبحانة على ما يَلِيقُ بِجَلاً لِهِ.

٣ - أنَّ كلامَ اللهِ سبحانه وتعالى غيرُ مخلوقٍ، لأنَّهم يقولون: ﴿ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ؟
 رَبُّكُمٌ ﴾؟ لم يقولوا: مَاذَا خَلَقَ ربُّكُمْ ؟

٤ \_ إثباتُ العُلُوِّ للهِ سبحانهُ فوقَ مخلوقَاتِهِ .

٥ \_ إثباتُ عظمةِ اللهِ.

في الصَّحِيحِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً - رَضِيَ اللهُ عَنْهُ - عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عِنْهُ الْمُلائِكَةُ بِأَجْنحتِهَا خَصْعاناً لِقَوْلِهِ كَأَنَّهُ سِلْسِلَةٌ عَلَى صَفُوانٍ يَنْفُذُهُمْ ذَلِكَ. حَتَى إِذَا فُرِّعَ عَنْ قُلُوبِهِم قَالُوا: مَاذَا قالَ رَبُّكُمْ ؟ قَالُوا: الْحَقَّ وَهُوَ الْعَلِيُّ فُرِّعَ عَنْ قُلُوبِهِم قَالُوا: مَاذَا قالَ رَبُّكُمْ ؟ قَالُوا: الْحَقَّ وَهُو الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ. فَيَسْمَعُهَا مُسْتَرِقُ السَّمْعِ » ومُسْتَرِقُ السَّمْعِ هكذا بعضه فَوْقَ بَعْض. وَصَفَهُ سُفْيَانُ بِكَفَّهِ فَحَرَّفَها وَبَدَّدَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ: فَوْقَ بَعْض. وَصَفَهُ سُفْيَانُ بِكَفَّهِ فَحَرَّفَها وَبَدَّدَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ: «فَيَسْمَعُ الْكَلِمَةَ فَيُلْقِيها إِلَى مَنْ تَحْتَهُ، ثُمَّ يُلْقِيها الآخَرُ إِلَى مَنْ تَحْتَهُ، ثُمَّ يُلْقِيها الآخَرُ إِلَى مَنْ تَحْتَهُ ، ثُمَّ يُلْقِيها الآخَرُ إِلَى مَنْ السَّمَعُ الْكَلِمَةِ فَيْكُذِبُ مَعَها أَلْ الْعَلَمِ وَرُبَّما الْلُقَاهَا قَبْلَ أَنْ يُدْرِكُهُ فَيَكُذِبُ مَعَها اللَّهُ كَذْبَةٍ . فَيُقالُ: الْيُسْ قَدْ قال لنا يومَ كَذَا وَكَذا: كَذَا وَكَذَا : كَذَا وَكَذَا . فَيُصَدِّقُ بِتِلْكَ الْكَلِمَةِ الَّتِي سُمِعَتْ مِنَ السَّمَاءِ » (١) .

سفيانُ: هو ابنُ عيينةَ بنِ ميمونِ الهلاليُّ ثقةٌ حافظٌ حجةٌ مِنْ كبارِ الأَئمةِ، ماتَ سنةَ ١٩٨هـ.

في الصحيح: أي في صحيح البخاريّ.

إِذَا قَضَى اللهُ الأَمرَ: أي إِذَا تَكَّلَّمَ بِهِ.

خَضَعاناً: بفتحَتَيْنِ مِنَ الخضوعِ. وروي بِضَمِّ أُولِهِ وسكونِ ثانِيهِ أي خاضعِين.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٤٧٠١).

لقولِهِ: أي لقولِ اللهِ تعالى.

كأنه: أي الصوت المسموع.

صفوانٌ: هو الحجرُ الأملسُ.

ينفُذُهُمْ ذلك: أي يخلُصُ هذا القولُ ويمضِي فِي الملائِكَةِ.

فيسمعها: أي الكلمة التي قضاها اللهُ.

مسترقُ السمع: المختطفُ لكلام الملائِكةِ مِنَ الشياطين.

وصَفَةُ: أي وصف ركوب الشياطين بعضَهم فوق بعض حتَّى يصلُوا إلى حيثُ يسمعُونَ تحدُّثَ الملائكةِ بالأمرِ يقضِيهُ اللهُ.

فحرَّفَها: أَمالَهَا.

وبدَّدَ بينَ أصابعَهُ: أي فرَّق بينها.

الساحرُ: الذي يتعاطَىٰ السحرَ: وهو عبارةٌ عمَّا خَفِيَ ولَطُفَ سَبَبُهُ مِنْ عملِ العُقَدِ والرُّقَى وغيرهَا.

وَالكاهِنُ: هو الذي يخبر عَنِ الكائِنَاتِ في مستقبلِ الزمانِ ويدَّعِي معرفةَ الأسرار.

أَدركَهُ الشهابُ: أي أدركَ المسترقَ الشهابُ: وهو الّذي يُرمىٰ بِهِ قَبْلَ إلقائِهَا فيحرقُهُ.

فيكذب: أي الساحِرَ أو الكاهنَ.

معها: أي الكلمةَ التي أَلقَاهَا.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ النبيُّ عَيَّ عَنْ تعظيمِ الملائِكَةِ لكلامِ اللهِ وما يعترِيهم مِنَ الخوفِ وتساؤلهم عمَّا قال ربُّهم وإجابةُ بعضِهِم لبعضٍ. وما تعملُهُ الشياطين الذين يختطفون كلامَ

الملائِكَة فِي ذلك لتُلْقِيه إلى السحرةِ والكهانِ مِنَ الناسِ وما تُلاقِيه الشياطينُ مِنَ الرَّمْي بالشهبِ حينئذِ، وأَنَّه قد يتمكَّنُ الشيطانُ من إيصالِ الكلمةِ المسموعةِ مِنَ الملائكةِ إلى الساحرِ أو الكاهنِ ـ لحكمةٍ يعلمُها اللهُ وإلاَّ فهو سبحانهُ لا يفُوتُهُ شيءٌ ـ فيُزادُ مع تلك الكلمةِ مِنْ قِبَلِ الشيطانِ أو الآدَمِيِّ تسعٌ وتسعونَ كذبةً وتُذاعُ كُلُّها فِي الناسِ فيصدِّقُونَها كلَّها أو الآدَمِيِّ تسعٌ وتسعونَ كذبةً وتُذاعُ كُلُّها فِي الناسِ فيصدِّقُونَها كلَّها بسبب تلك الكلمةِ المسموعةِ .

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه الردَّ على المشركين. فإنه إذا كان هذا حالُ الملائِكَةِ عِندَ سماعِ كلامِ اللهِ مع ما أعطاهُمُ اللهُ مِنَ القوةِ عُلِمَ أنه لا يجوزُ صرفُ شيءٍ مِنَ العبادةِ لَهُمْ فكيفَ بِمَنْ دونهُمْ.

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ الردُّ على المشركين الذين يعبدونَ الملائكةَ والأنبياءَ والصَّالحين.
  - ٢ تعظيمُ اللهِ سبحانه وأنَّه المستحقُّ للعبادةِ وحدَه لا شريكَ لَهُ.
    - ٣ \_ إثباتُ عُلُو اللهِ على خلقِهِ وإثباتُ تكلُّمِهِ بكلام يُسمعُ.
- ٤ ـ إبطالُ السحرِ والكهانةِ وإنْ صَدُقَ الكاهِنُ والساحِرُ في بعضِ الأحيان.
  - ٥ أنَّ العبرة بالغالبِ الكثيرِ لا بالنادِرِ القليلِ .

وَعَنِ النَّواسِ بْنِ سِمْعَانَ ـ رضي اللهُ عَنْهُ ـ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ : ﴿إِذَا أَرَادَ اللهُ تَعَالَى أَنْ يُوحِيَ بِالأَمْرِ تَكَلَّمَ بِالْوَحْيِ أَخَذَتِ اللهِ عَنَّ اللهُ مَوْا أَوْ خَرُوا سُجَّداً وَجَلَّ ، فَإِذَا سَمِعَ ذَلِكَ أَهْلُ السَّمَواتِ صَعِقُوا أَوْ خَرُوا سُجَّداً فَيَكُونُ أَوَّلَ مَنْ يَرْفَعُ رَأَسَه جِبْرِيلُ فَيْكَلِّمُهُ اللهُ مِنْ وَحْيِهِ بِما أَرَادَ . ثُمَّ يَمُرُّ جِبْرِيلُ عَلَى المَلاَئِكَةِ كُلَّمَا مَرَّ بِسَمَاءِ سَأَلَهُ مَلائِكَتُهَا مَاذَا قَالَ يَمُرُّ جِبْرِيلُ عَلَى المَلاَئِكَةِ كُلَّمَا مَرَّ بِسَمَاءِ سَأَلَهُ مَلائِكَتُهَا مَاذَا قَالَ رَبُنُ يَا جِبْرِيلُ ؟ فَيَقُولُ جِبْرِيلُ : قَالَ الْحَقَّ وَهُوَ الْعَلِيُ الْكَبِيرُ . وَيَتُولُ جَبْرِيلُ ؟ فَيَقُولُ جِبْرِيلُ : قَالَ الْحَقَّ وَهُوَ الْعَلِيُ الْكَبِيرُ . وَيَتُولُونَ كُلُهُم مِثْلَ مَا قَالَ جِبْرِيلُ . فَيَنْتُهِي جِبْرِيلُ بِالْوَحْي إِلَى فَيَقُولُونَ كُلُهُم مِثْلَ مَا قَالَ جِبْرِيلُ . فَيَنْتُهِي جِبْرِيلُ بِالْوَحْي إِلَى حَيْثُ أَمَرَهُ اللهُ عَزَّ وَجَلًا » (١) .

النواسُ: هو النواسُ بنُ سمعانَ ـ بكسرِ السينِ ـ ابنِ حالدِ الكُلابيُّ صحابيٌّ جليلٌ رضِيَ اللهُ عنه .

الوحي: أي: كلامَ اللهِ المنزلَ على نبيٍّ مِنْ أُنبيائِهِ.

أخذتِ السمواتِ: أي أصاب السمواتِ.

رجفةٌ: بالرفع فاعلُ أَخَذَتْ. أي ارتجفتْ واضطربتْ.

خوفاً مِنَ اللهِ: لأنها تخافُ مِنَ اللهِ بما جُعِلَ فِيها مِنَ الإحساسِ والمعرفَةِ باللهِ.

صعقوا: الصعقُ الغشي.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن خزيمة في التوحيد رقم (٢٠٦) وابن أبي عاصم في السنة رقم (٥١٥) والآجري في الشريعة.

خَرُّوا: خَرَّ: سَقَطَ مِنْ أَعلَىٰ، والمرادُهنا انحطوا بالسجودِ. أول: بالفتح خبرُ يكونُ.

إلى حيثُ أَمَرهُ اللهُ: مِنَ السماءِ والأرضِ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ نبيُّ اللهُ ﷺ عَنْ عظمةِ ربّه عزَّ وجلَّ بأنه سُبْحَانه إذا تكلَّمَ بِمَا شاءَ مِنْ وحيه، فإنَّهُ يصيبُ السمواتِ ارتجافٌ وحركةٌ شديدةٌ مِنْ خوفِ اللهِ عزَّ وجلَّ لمعرفتِهَا بعظمةِ اللهِ، فإذا سمعتِ الملائكةُ كلامَ اللهِ عزَّ وجلَّ غُشِيَ عليهم وانحطُوا بالسجودِ تعظيماً للهِ وخوفاً مِنْه، ثُمَّ يكونُ جبريلُ عليه السلامُ أولَ مَنْ يرفعُ رأسَهُ منهم لأنه السفيرُ بين اللهِ وبينَ رسلِهِ، فيكلِّمُه اللهُ بما شاءَ من أمرِه، ثمَّ يمرُ جبريلُ على ملائِكةِ السمواتِ فيسألُونه عمَّا قالَ اللهُ ؟ فيجيبُهُم بقوله: جبريلُ على ملائِكةِ السمواتِ فيسألُونه عمَّا قالَ اللهُ ؟ فيجيبُهُم بقوله: (قال الحقَّ وهو العلِيُّ الكبيرُ) فيقولُونَ مثلَ ما قَالَ، ثمَّ يَمْضِي جبريلُ بالوحي فيبلغه إلى مَنْ أمرَهُ اللهُ بتبليغِهِ إياه.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه ما في النصوصِ قبلَهُ مِنْ بيانِ عظمةِ اللهِ وخوفِ الملائِكَةِ والسمواتِ منه، ففيه الردُّ على مَنْ عَبَدَ غَيْرَ اللهِ.

## ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ \_ الردُّ على المشركينِ الذين اتخذوا مَعَ اللهِ آلهةً مِنْ مَخلوقَاتِهِ.
  - ٢ \_ بيانُ عظمةِ اللهِ جلَّ وعلاً واستحقّاقِهِ للعبادَةِ وحدّهُ.
    - ٣ \_ إثباتُ أنَّ اللهَ يتكلمُ مَتَى شاءَ بِمَا يَشاءُ كيفَ يشاءُ.
      - ٤ \_ إثباتُ عُلُو اللهِ على خلقِهِ.
      - ٥ \_ فضلُ جبريلَ عليه السلامُ.

# بَابُ الشَّفَاعة

وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحَسَّرُوٓا إِلَىٰ رَبِّهِ \* لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَ إِنَّ وَلَا شَفِيعٌ ﴾ [الانعام: ١٥١].

مناسبة الباب لكتاب التوحيد: أنّه لمّا كانَ المشركون يبرِرُون ما هُمْ عليه مِنَ الشركِ مِنْ دعاءِ الملائِكَةِ والأنبياءِ والأولياءِ، ويقولون نحنُ نعلمُ أنهم مخلوقون ولكنّهم لهم جاهٌ عندَ اللهِ فنحنُ نريدُ منهم أنْ يشفعوا لنا عندَ اللهِ، أرادَ المصنفُ رحمَهُ اللهُ بهذا البابِ إقامَة الحجج على أنّ ذلك هو عينُ الشركِ الذي نهى الله عنه، وأبطلُ كُلَّ وسيلةٍ تؤدِّي إليه.

الشفاعة: مصدر شفع بمعنى ضمّ الشيء إلى مثله \_ تقول: شفعت الشيء شفعاً بمعنى ضممته والله الفرد. وشفع فيه أعانه في تحصيلِ مطلبِه ممن هو عندَه.

وأنذر: الإِنذارُ هو: الإعلامُ بموضع المخافةِ والتحذيرُ منها.

بِهِ: أي: بالقرآنِ.

يخافُونَ: يخشَوْنَ.

أَنْ يُحشروا: يُجمعوا ويُبعثوا.

ليس لهم مِنْ دونِهِ وليٌّ ولا شفيعٌ: في موضعِ نصبٍ على الحالِ أي؛ متخلِّين مِنْ كُلِّ وليٌّ ينصرُهُمْ وشفيع يشفعُ لَهُمْ.

المعنى الإجماليُّ للآية: يقولُ تعالى لنبيِّه ﷺ: خَوِّفْ بالقرآنِ

الذين يخشون ربَّهم مِنْ أصحابِ القلوبِ الواعيةِ الذين يتذكرونَ الوقوف بينَ يدي ربِّهم متخلِّين عَنْ كُلِّ قريبٍ ينصرُهُم وواسطةٍ تشفعُ لَهُمْ عندَهُ بينَ يدي ربِّهم يعدُّون العُدَّة لِذلِكَ فيعملون في هذه الدارِ عملاً ينجِّيهمُ اللهُ بهِ مِنْ عذابهِ يومَ القيامةِ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أَنَّ فيها الردَّ على المشركين الذين يدعون الأنبياء والصالحين يطلبون منهم الشفاعة .

### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ ـ الردُّ على المشركين الذين يتقرَّبُون إلى الأنبياء والصالحين يطلبون منهمُ الشفاعة .

٢ \_ مشروعيةُ الوعظِ والتذكيرِ بيوم القيامةِ .

٣ - أنَّ المؤمنين همُ الذين ينتفعونَ بالموعظةِ .

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ قُل لِللَّهِ ٱلشَّفَعَةُ جَمِيعًا ﴾ [الزمر: ٤٤]. وَقَوْلِهِ: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

للهِ الشفاعةُ: أي: هي ملكٌ للهِ فليسَ لمن تطلبُونَها منهم شيءٌ منها.

جميعاً: حالٌ مؤكدةٌ.

من ذا الذي: أي لا أحدٌ.

يشفعُ عنده إلاَّ بإذنِهِ: له فيها، فلا أحدٌ يتكَّلمُ بشفاعةٍ ولا غيرِهَا إلاَّ إذا أَذِنَ اللهُ تعالى لَهُ في الكلام.

المعنى الإجماليُّ للآيتين: يأمرُ الله نبيَّه أن يقولَ للذين يتعلَّقُون على الأولياء والصالحين يطلبُونَ منهمُ الشفاعةَ: ليس لمن تدعونهُمْ مِنَ الشفاعةِ شيءٌ، إنَّما هي كُلُها ملكٌ للهِ لا يستطيعُ أحدٌ شفاعةً لأحدِ إلاّ بإذنِه، فلا أحدٌ يملكُ أنْ يتكلَّمَ يومَ القيامةِ إلاَّ إذا أذِنَ اللهُ سبحانه وتعالى لَهُ في الكلام.

مناسبة الآيتين للباب: أنَّ فيهما الردَّ على المشركين الذين اتخذوا الشفعاء من دونِ اللهِ مِنَ الملائكةِ والأنبياءِ والأصنام المصورةِ على صورِ الصالحين، يظنُّون أنَّهُم يملِكُونَ مِنَ الشفاعةِ شيئاً فيستطيعون أن يشفعوا عندَ اللهِ سبحانهُ وتعالَى بغير إذنهِ.

ما يُستفادُ مِنَ الآيتين:

١ \_ الردُّ على المشركين الذين يطلبُونَ الشفاعةَ مِنَ المخلوقين.

٢ \_ أنَّ الشفاعة مِلكٌ للهِ وحدَهُ فيجبُ طلبُهَا منه وحدَهُ.

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ ﴿ وَكَمْرِ مِن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَعَنْهُمْ شَيَّا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَى ﴿ النجم: ٢٦].

كُمْ: خبريةٌ في موضع رفع على الابتداء. ومعناها: كثيرٌ مِنَ الملائِكَةِ.

لا تُغني: لا تُجْدِي ولا تنفعُ. في موضع رفع خبرِ المبتدأ.

إِلاَّ مِنْ بِعِدِ أَنْ يِأَذِنَ اللهُ: لَهُمْ فِي الشَّفَاعَةِ .

لمن يَشاء: مِنْ عبادِهِ.

ويرضى: عنه قولَهُ وعملَهُ.

معنى الآية إجمالاً: يُخبرُ تعالَى أَنَّ كثيراً مِنَ الملائِكَةِ مع مكانتهِم عندَهُ لا تُجْدِي شفاعَتُهُم في أحدِ شيئاً، ولا تنفعُهُ إلاَّ إذا أَذِنَ اللهُ لهم أن يشفعوا فيمن يشاء الشفاعة لَهُ مِنْ عبادهِ، وكان المشفوعُ فيه ممن رضي اللهُ قولَهُ وعملَهُ بأَنْ يكونَ سالماً مِنَ الشركِ قليلِهِ وكثيرِهِ، وإذا كانَ هذا في حقّ الملائِكةِ فغيرُهُمْ مِنْ باب أولى.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أَنَّ فيها الردَّ على المشركين الذين يطلبونَ الشفاعةَ مِنَ الملائكةِ وغيرهِمْ مِنَ المخلوقين.

ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ الردُّ على المشركين الذين يتقرَّبُون إلى المخلوقِينَ يطلبُون منهمُ
   الشفاعة .
  - ٢ ـ أنَّ الشفاعةَ ملكٌ للهِ وحدَه لا تُطلَبُ إلاَّ منه.
    - ٣ \_ أنَّ الشفاعة لا تنفعُ إلاَّ بشرطين:

127 =

الشرطُ الأولُ: إِذْنُ الربِّ للشافِعِ أَنْ يشفعَ. الشرطُ الثاني ـ رِضَاهُ عَنِ المشفَوعِ فيه بأَنْ يكونَ مِنْ أَهلِ التوحيدِ والإِخلاصِ.

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمَّتُم مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَعْدِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ الآيتين.

تمامُ الآيتين: قولُهُ تعالَى: ﴿ وَمَا لَمُمْ فِيهِمَا مِن شِرْكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرِ ﴿ وَمَا لَمُمْ فِيهِمَا مِن شِرْكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرِ ﴾ وَلَا نَنفَعُ الشَّفَاعُةُ عِندَهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَمُّ حَقَّ إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُوا مَاذَاقَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا ٱلْحَقِّ وَهُو ٱلْعَلِيُ ٱلْكِيدُ ﴿ إِسَا: ٢٢، ٢٣].

قُلْ: أي: للمشركِينَ.

زعمتُمْ: أي: زعمتُمُوهُمْ آلهةً.

مِنْ دُونِ اللهِ: أي: غيرِهِ لينفَعُوكُم بزعمِكُمْ.

مثقالَ: وزنَ.

ذرةٍ: مِنْ خيرٍ أو شرِّ، والمرادُ بالذِّرَّةِ النملةُ الصغيرةُ. ويُقالُ لكلِّ جزءٍ مِنْ أَجزاءِ الهباءِ ذرةٌ.

شِرك: شركةٍ مَعَ اللهِ.

ومالَهُ: أي: للهِ تَعَالَى.

منهم: مِنَ الآلهةِ.

مِنْ ظهيرٍ: معينِ يعينُهُ على تدبيرِ أمرِ السمواتِ والأرضِ.

ولا تنفعُ الشفاعةُ عنده: أي: عندَ اللهِ تعالى ردُّ لقولِهِم: إنَّ آلهتَهُمْ تشفعُ عندَهُ.

إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ: أَنْ يشفعَ لغيرِهِ.

المعنى الإجماليُّ للآيتين: يأمرُ اللهُ سبحانه نبيَّه أَنْ يقولَ للمشركين على وجهِ التحدِّي: اطلبوا من آلهتِكُمُ التي زعمتم أنَّها تنفعُكُم وتكشفُ

الضرَّ عَنْكُم. فإنَّهم لا يقدرون على ذلِكَ لأَنَّهم لا يملِكُونَ مِنَ الكونِ وزنَ أصغرِ نملةٍ ملكاً مستقلاً، وليسَ لهم فِي الكونِ أدنى شركةٍ مَعَ اللهِ، وليسَ منهم أحدٌ يعينُ الله في تصريفِ الأمورِ، ولا يقدِرُونَ على التقدُّم بين يديهِ في الشفاعةِ لَكُمْ إلاَّ إذا أذِنَ لَهُمْ بِذَلِكَ وهو، لا يأذنُ بالشفاعةِ لمشركٍ، فَهُمْ لاَ يملكُون شيئاً استقلالاً ولا يشاركون في الملكِ ولا يعاونون المالكَ ولا يملكونَ الشفاعةَ عندَه بغيرِ إذنِهِ. فَبَطُلَتْ عبادَتُهُمْ مِنْ دونِ اللهِ.

مناسبةُ الآيتين للبابِ: أَنَّ فيهما الردَّ على المشركين الذين يتقربون إلى الأولياءِ، يطلبون منهم الشفاعة ويدعونهُمْ لجلبِ النفعِ ودفعِ الضرِّ. ما يُستفادُ مِنَ الآيتين:

١ ـ الردُّ على المشركين الذين يدعون مَعَ اللهِ آلهَةً مِنَ الملائكةِ
 وغيرهِم، يزعمون أنَّهم يملكُونَ لَهُمْ نفعاً أو يدفعون عنهم ضرًا.

٢ \_ مشروعية محاجة المشركين لإبطالِ الشركِ ومناظرتِهِم في ذلك.

٣ قطعُ الأسبابِ التي يتعلَّق بها المشركون، وذلِكَ أَنَّ المشركَ إنمًا يتخذُ معبودَهُ لِمَا يحصلُ لَهُ مِنْ النفعِ. والنفعُ لا يكونُ إلاَ ممن فِيهِ خصلةٌ من أربعَ:

الأولى: إمَّا أَنْ يكونَ مالكاً لمَا يريدُهُ منه عابدُهُ.

الثانية: وإمَّا أَنْ يكونَ شريكاً للمالكِ.

الثالثة: وإمَّا أن يكونَ ظهيراً أو معيناً له.

الرابعة: وإمَّا أن يكونَ شفيعاً عندَهُ.

وقد نفّى سبحانه وتعالى هذه الأسبابَ الأربعة في آلهة المشركين. فبطُلَتْ عبادَتُها.

- ٤ \_ إثباتُ الشفاعةِ التي تكونُ بإذنِ الله .
- ٥ أنَّ المشركين لا تنفعُهُمُ الشَّفاعةُ؛ لأَنَّ اللهَ تعالى لا يأذَنُ فيها لمشركِ.

قالَ أَبُو العَبَّاسِ: نَفَى اللهُ عَمَّا سِوَاه كُلَّ مَا يَتَعَلَّقُ بِهِ المُشْرِكُونَ، فَنَفَى أَنْ يَكُونَ لِغَيْرِه مُلْكُ أَوْ قِسْطٌ منه، أَوْ يكون عوناً لله، ولم يَبْقَ إِلاَّ الشفاعة، فبيَّنَ أَنها لا تنفع إلاّ لِمَنْ أَذِنَ لَهُ الربُّ؛ كَمَا قَالَ: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ } [الأنبياء: ٢٨].

فَهَذِهِ الشَّفَاعَةُ الَّتِي يَظُنُها الْمُشْرِكُونَ هِيَ مُنْتَفِيَةٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَمَا نَفَاهَا الْقُورَانُ، وَأَخْبَرَ النَّبِيُ ﷺ أَنَّهُ يَأْتِي فَيَسجُدُ لِربِّهِ ويَحْمَدُهُ لاَ يَبْدَأ بِالشَّفَاعَةِ أَوَّلاً مُثَمَّم، واسْأَلْ تُعْطَ، وَقُلْ يُسْمَعْ، واسْأَلْ تُعْطَ، وَاشْفَعْ تُشَفَعْ (١).

وقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: مَنْ أَسْعَدُ الناسِ بِشَفَاعَتِكَ؟ قَالَ: «مَنْ قَالَ لاَ إِله إلا اللهُ خَالِصاً مِنْ قَلْبِهِ» (٢).

فَتِلْكَ الشَّفَاعَةُ لأَهْلِ الإِخْلَاصِ بِإِذْنِ اللهِ، وَلاَ تَكُونُ لِمَنْ أَشْرِكَ بِاللهِ. وَحَقِيقَتُهُ أَنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ هُوَ الَّذِي يَتَفَضَّلُ عَلَى أَهْلِ الإِخْلَاصِ فَيَغْفِرُ لَهُ مَا اللهِ عَلَى أَهْلِ الإِخْلَاصِ فَيَغْفِرُ لَهُ مَا اللهِ عَلَى أَهْلِ الإِخْلَاصِ فَيَغْفِرُ لَهُ مَا اللهِ عَلَى أَوْلَ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ا

ُ فَالشَّفَاعَةُ الَّتِي نَفَاهَا الْقُرآنُ مَا كَانَ فَيَهَا شِرْكُ، وَلِهَذَا أَثْبَتَ الشَّفَاعَةَ بِإِذْنِهِ فِي مَوَاضِعَ. وَقَدْ بَيَّنَ النبي ﷺ أَنَّهَا لاَ تَكُونُ إِلاَّ لأَهلِ التَّوْجِيد وَالإِخْلاصِ. انتهى كلامُهُ.

أبو العباسِ هو: شيخُ الإسلامِ تقيُّ الدينِ أحمدُ بنُ عبدِ الحليمِ بنِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٣٣٤٠) ومسلم برقم (١٩٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم (٩٩).

عبدِالسلامِ ابنِ تيمية الإمامُ المشهور صاحبُ المصنفاتِ المفيدةِ ، كانت وفاتُهُ سنةَ ٧٢٨هـ رحمَهُ اللهُ .

قسطٌ: القسطُ هو: النصيبُ.

الشفاعةُ التي يظنُهاالمشركون أي: التي يطلبونها من غيرِ اللهِ مِنَ الأنداد.

وأخبرَ النبيُّ: أي في الحديثِ الثابتِ في الصحيحين. وغيرِهِمَا من حديثِ الشفاعةِ.

وقال أبو هريرة: أي: في الحديثِ الذي رواه البخاريُّ ومسلمٌ والنسائيُّ عن أبي هريرةً.

أسعدُ الناس: أكثرُهُمْ سعادةً بها.

خالصاً من قلبِهِ: احترازٌ مِنَ المنافِقِ الذي يقولُهَا بلسانِهِ فقط.

وحقيقتُهُ: أي: حقيقةُ الأمرِ في بيانِ الشفاعَةِ الصحيحةِ لا كما يظنُّه المشركون.

المقامُ المحمودُ: أي: الذي يحمدُهُ فيه الخلائِقُ كلُّهُم. مقصودُ المؤلِفِ مِن سياقِ كلام شيخ الإسلام هُنا.

أَنَّ فيه شرحاً وتفسيراً لِمَا في هَذَا البَّابِ مِنَ الْآياتِ، ففِيهِ.

١ \_ صفةُ الشفاعةِ المنفيةِ، وصفةُ الشفاعَةِ المثبتةِ.

٢ - ذِكْرُ الشَّفَاعَةِ الكبرى وهي المقامُ المحمودُ، وماذًا يفعلُ النبيُّ ﷺ حتى يُؤذَن له فِيهَا.

٣ - أنَّ أسعدَ الناسِ بالشفَاعَةِ أهلُ الإِيمانِ .

فائدة: له ﷺ ستة أنواع مِنَ الشفاعَةِ.

الأول: الشفاعةُ الكبريل الَّتي يختصُّ بها نبيُّنا محمدٌ ﷺ، وهي

الشفاعةُ لأَهلِ الموقِفِ، ليفصلَ اللهُ بينَهُم ويريحَهُمْ مِنْ مقامِهِم في الموقِفِ.

الثاني: شفاعَتُهُ لأَهلِ الجنةِ حتَّى يدخُلُوها.

الثالث: الشفاعةُ لقومٍ مِنَ العصاةِ استوجَبُوا دخولَ النارِ أَنْ لا يَدْخُلُوها.

الرابعُ: الشفاعةُ في قومٍ مِن العصاةِ دخلوا النارَ أَنْ يخرجوا منها . الخامسُ: الشفاعةُ في قومٍ مِنْ أهلِ الجنةِ لزيادَةِ ثوابِهِم ورفعةِ درجاتِهِم .

السادس: شفاعته على عمّه أبي طالبٍ أنْ يخفف عنه عذابَ النّار.

### بَابُ

## قَوْلِ اللهِ تَعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾.

تمام الآية: ﴿ وَلِكِكِنَّ اللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَاءً ۚ وَهُو أَعَلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ۞﴾ [القصص: ٥٦].

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّ فيه الردَّ على عُبَّادِ القبورِ الذين يعتقدون في الأنبياءِ والصالحين النفعَ والضرَّ. وذلك أنَّه إذا كان النبيُّ ويتقدون في الأنبياءِ والصالحين النفعَ والضرَّ. وذلك أنَّه إذا كان النبيُّ على هدايةِ عمِّه في حياتِهِ فلم يتيسرُ لَهُ، ودعا له بعدَ موتِهِ فُنهِي عَنْ ذلِكَ، وذكرَ سبحانه أنَّ الرسولَ لا يقدرُ على هدايةِ مَنْ أُحبَّ، فهذا يدلُّ على أنَّه عَلَيْ لا يملِكُ ضرًّا ولا نفعاً، فبطلَ التعلُّقُ بِهِ لجلبِ النفع ودفع الضرِّ، وغيره من بابِ أولىٰ.

إنكَ: الخطابُ للنبيِّ عَلَيْقٍ.

لا تهدِي: هدايةَ توفيقِ للدخولِ في الإسلام. وأما هداية الدعوة والبيان فإن الرسول يملكها ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِئَ إِلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾

من أحببت: هدايته .

ولكنَّ الله يهدِي مَنْ يشاء: يُوافِّقِ للدخولِ في الإسلامِ.

وهو أعلمُ بالمهتدين: أي: أعلمُ بمَنْ يستحقُّ الهدايةَ مِمَّنْ يَستحقُّ الغوايةَ.

المعنى الإجماليُّ للآية: يقولُ تعالى لرسولِهِ ﷺ: إنَّك لا تقدِرُ على توفيقِ مَنْ تحبُّ دخولَهُ في الإسلامِ، ولكنَّ ذلك إنَّما يكونُ بيدِ

اللهِ، فهو الذي يوفق مَنْ شاءَ له، وهو أعلمُ بِمَنْ يستحقُّه ممن لا يستحقُّه.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أَنَّ فيها دلالةً واضحةً على أنَّ الرسولَ عَلَيْ لا يملِكُ ضرًّا ولا نفعاً ولا عطاءً ولا منعاً، وأنَّ الأمرَ كلَّه بيدِ اللهِ، ففيها الردُّ على الذين ينادُونَهُ لتفريج الكرباتِ وقضاءِ الحاجاتِ.

## ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ :

١ ـ الردُّ على الذين يعتقدون أنَّ الأولياءَ ينفَعُون أو يضرُّونَ ويتصرَّفُونَ
 بعدَ الموتِ على سبيل الكرامَةِ .

٢ \_ أنَّ هدايةَ التوفيقِ بيدِ اللهِ سبحانهُ.

٣ \_ إثباتُ العلم للهِ سبحانهُ.

٤ \_ إثباتُ الحكمةِ للهِ سبحانه.

٥ \_ إبطالُ التعلُّقِ بغيرِ اللهِ.

في الصَّحِيحِ عَنِ ابْنِ المُسَيِّبِ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: لَمَّا حَضَرَتْ أَبَا طَالِبِ الوَفَاةُ جَاءَهُ رَسُولُ الله ﷺ وَعِنْدَهُ عَبْدُ اللهِ بْنُ أَبِي أُمَيَّةَ وأَبُو جَهْلٍ. فَقَالَ له: «يَا عَمِّ قُلْ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ كَلِمَةً أَحَاجً لَكَ بِهَا عِنْدَ اللهِ». فَقَالاَ له: أَتَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ؟ فَأَعَادَ عَلَيْهِ النَّبِيُّ اللهِ». فَقَالاَ لهُ: أَتَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ؟ فَأَعَادَ عَلَيْهِ النَّبِيُّ عَلِيهِ، فَقَالاً لَهُ: أَتَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ؟ وَأَبى الله وَأَبى مَلَّةٍ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ. وَأَبى أَنْ يَقُولَ لاَ إِلهَ إِلاَّ الله. فَقَالَ النَّبِيُ عَلِيهِ: «لأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ مَا لَمْ أَنْهُ عَنْكَ» فَأَنزُلَ الله عز وجل: ﴿ مَا كَانَ لِلتَّبِيِّ وَٱلَذِينَ عَامَنُواْ أَنْ لَلْ اللهُ عز وجل: ﴿ مَا كَانَ لِلتَّيِيِّ وَٱلَذِينَ عَامَنُواْ أَنْ لِي قَرَفَ ﴾ [التوبة: ١١٣]. يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْكَانُواْ أَوْلِي قُرَبَكِ ﴾ [التوبة: ١١٣].

أ ـ ترجمة ابن المسيب: هو سعيد بن المسيب أحد العلماء والفقهاء الكبار مِن التابِعين مات بعد التسعين.

في الصحيح: أي: صحيح البخاريّ.

عن أبيه: المسيب صحابيٌّ توفّي في خلافة عثمان.

لما حضرتْ أبا طالب الوفاة: أي: علامَاتُهَا ومقدمَاتُهَا.

يا عمِّ: (عمِّ) منادى مضافُ حذفَتْ منه الياءُ وبقيتِ الكسرةُ دليلاً عليها .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري برقم (۱۳۲۰) ومسلم برقم (۲٤) وأحمد في المسند (۱۲۸/۵)(۲۳۳).

كلمة : بالنصب على البَدَلِ مِنْ (لا إله إلاَّ اللهُ).

أحاجً: بتشديدِ الجيمِ مفتوحةً على الجزمِ بجوابِ الأَمرِ - مِنَ المحاجَّةِ وهي بيانُ الحجةِ ـ أي أشهدُ لَكَ بها عندَ اللهِ.

أترغب؟ أتترك؟

ملة عبد المطلب: هي الشركُ وعبادةُ الأَصنامِ، ذكَّره بحجةِ المشركين: ﴿ إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا عَلَىٓ أُمَّةٍ ﴾ [الزخرف: ٢٢].

فأعادَ عليه النبيُّ: أي: أعادَ عليه مقالَتَهُ وهي قولُهُ: يا عَمِّ قُلْ لا إِلاَّ اللهُ ﴾. إله إِلاَّ اللهُ ﴾.

وأعادا عليه: أي: أعاد عليه أبو جهل وعبدالله مقالَتَهُمَا وهي: (أترغبُ عَنْ ملةِ عبدِ المطلب)؟

هو على ملة عبدِالمطلبِ: استبدلَ الراوِي بضميرِ المتكلمِ ضميرَ الغائِب استقباحاً للفظِ المذكورِ.

وأبى أَنْ يقولَ: لا إله إلا اللهُ: هذا تأكيدٌ لِمَا قَبْلَهُ.

ماكان للنبيِّ: أي: ما يَنْبَغي، وهو خبرٌ بمعنىٰ النهي.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: كان أبو طالبٍ يحمِي النبيُّ عَلَيْهُ من أذى قومِهِ، وفعلَ من حمايته ما لَمْ يَفْعَله غيرُهُ مِنَ الناسِ، فكان على حريصاً على هدايتهِ، ومن ذلك أنه عادَه لما مَرِضَ فجاءَهُ وهو في سِياقِ الموتِ وعرض عليه الإسلام؛ ليكون خاتمة حياتِهِ ليحصل له بذلِكَ الفوزُ والسعادةُ، وطلبَ منه أن يقولَ كلمة التوحيدِ. وعرض عليه المشركون أن يبقى على دينِ آبائِهِ الذي هو الشركُ؛ لعِلمِهمْ بِمَا تَدُلُّ عليه هذه الكلمةُ منْ نفي الشركِ وإخلاصِ العبادةِ للهِ وحدَه. وأعادَ النبيُ عَلَيْهُ طلبَ التلقُظِ بالشهادةِ مِنْ عمّه. وأعادَ المشركون المعارضة وصاروا طلبَ التلقُظِ بالشهادةِ مِنْ عمّه. وأعادَ المشركون المعارضة وصاروا

سبباً لصدِّه عن الحقِّ وموتِهِ على الشركِ.

وعندَ ذلِكَ حلفَ النبيُّ ﷺ ليطلُبَنَّ لَهُ مِنَ اللهِ المغفرَةَ ما لم يُمْنَع مِنْ ذَلِكَ. فأنزلَ اللهُ المنعَ من ذَلِكَ وبيَّن لَهُ أَنَّ الهدايةَ بيدِ اللهِ يتفضَّلُ بها على مَنْ يَشاءُ؛ لأنَّه يعلمُ من يصلُحُ لَهَا ممن لا يصلُحُ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ الرسول ﷺ لا يَمْلِكُ نفعاً لِمَنْ هو أقربِ الناسِ إليه، مما يدلُّ على بطلانِ التعلُّقِ عليه ﷺ لجلبِ النفعِ أو دفع الضرِّ، وغيره من بابِ أولىٰ.

### ما يُستفادُ من الحديثِ:

- ١ جوازُ عيادَة المريضِ المشرِكِ إذا رُجِيَ إسلامُهُ.
- ٢ مضرة أصحاب السوء وقرناء الشرّ على الإنسان.
- ٣ أنَّ معنى لا إله إلا الله تركُ عبادة الأصنام والأولياء والصالحين
   وإفرادُ الله بالعبادة . وأنَّ المشركين يعرفون مَعْنَاهَا .
  - ٤ أَنَّ مَنْ قَالَ لا إِلَـٰه إِلاَّ اللهُ عَنْ عِلْمٍ وَيَقِينٍ واعتقَادٍ دَخَلَ فِي الإِسلامِ.
    - ٥ \_ أنَّ الأعمالَ بالخواتِيم.
    - ٦ تحريمُ الاستغفارِ للمشركين وتحريمُ موالاتِهِم، ومحبَّتِهِم.
    - ٧ \_ بطلانُ التعلُّقِ على النبيِّ عَلَيْ وغيرِهِ لجلبِ النفعِ أو دفعِ الضررِ.
      - ٨ الردُّ على مَنْ زَعَمَ إسلامَ أبي طالب.
- ٩ مضرة تقليد الآباء والأكابر بحيث يُجعل قولُهُم حجة يرجع إليها عندَ التنازُع.

### بَابُ

مَا جَاءَ أَنَّ سَبَبَ كُفْرِ بِنَي آدَمَ وَتَرْكِهِمْ دِينَهِم هُوَ الْغُلُقُ في الصَّالِحِين

وقَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ يَثَأَهْلَ ٱلْكِتَٰبِ لَا تَغَـٰلُواْ فِي دِينِكُمْ ﴾ [النساء: ١٧١].

مناسبة الباب لكتاب التوحيد: أنَّ المصنف رحمَهُ اللهُ لمَّا بيَّن بعض ما يفعلُهُ عبَّادُ القبورِ مَعَ الأمواتِ مِنَ الشركِ المضادِ للتوحيدِ أرادَ في هذا البابِ أنْ يبينَ السببَ في ذلِكَ ليحذر ويجتنب وهو الغلو في الصالحين.

مَا جَاءَ: أي: مِنَ الأَدلةِ.

تركِهِم: بالجرِّ عطفاً على المضافِ إليه (كُفْر).

الغلوُّ: هو: مجاوزةُ الحدِّ والإِفراطُ في التعظيمِ بالقولِ والاعتقادِ وتعدِّي ما أَمَرَ اللهُ تعالى بهِ.

في الصَّالِحِين: مِنَ الأَنبياءِ والأولياءِ وغيرِهِم.

أهلُ الكتاب: هُمُ اليهودُ والنصاري .

لا تغلُوا فِي دينكُمْ: لا تتعدُّوا ما حدَّدَ اللهُ لَكُمْ، فَغَلَا النصارى في المسيح وغَلَا اليهودُ في عُزيرٍ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: ينهى اللهُ اليهودَ والنصارَى عن تعدِّي ما حدَّدَ اللهُ لَهُمْ بأَنْ لايرفَعُوا المخلُوقَ فوقَ منزلَتِهِ النّبي أنزلَهُ اللهُ وينزلوه

المنزلَةَ الَّتِي لا تنبَغِي إلاَّ للهِ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّ فيها النهيَ عَنِ الغلوِّ مطلقاً، فيشملُ الغُلُوَّ فِي الصَّالِحِين، والخطابُ وإنْ كَانَ لأَهلِ الكتابِ فإنَّه عامٌّ يتناولُ جميعَ الأَمةِ تحذيراً لهم أَنْ يفعلوا في نبيِّهم وصالِحِيهِمْ فِعْلَ النصارى في المسيح واليهودِ في عُزيرٍ.

مَا يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ تحريمُ الغلوِّ في الأشخاصِ والأعمال وغيرِ ذلك.
- ٢ الردُّ على اليهودِ والنصارَى ومن شابَهَهُمْ في غلوِّهِمْ فِي الأَشخاصِ
   والأعمالِ وغير ذلِكَ .
- ٣ ـ الحثُّ على لزُومِ الاعتدالِ في الدِّينِ وجميعِ الأمورِ بينَ جانِبَيِّ الإِفراطِ والتفريط.
  - ٤ التحذيرُ مِنَ الشركِ وأسبابِهِ ووسائِلِهِ.

في الصحيح عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا في قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَّ ءَالِهَ تَكُرُّ وَلَا نَذَرُنَّ وَدُّا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسَرًا ﴿ فَقَالُواْ لَا نَذَرُنَّ ءَالِهَ تَكُرُّ وَلَا نَذَرُنَّ وَدُّا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ

قَال: «هَذهِ أَسْمَاءُ رِجَالٍ صَالِحِينَ مِن قَوْمٍ نُوحٍ، فَلَمَّا هَلَكُوا أَوْحَى الشَّيْطَانُ إلى قَوْمِهِمْ: أَنِ انْصِبُوا إلى مَجَالِسهِمُ الَّتِي كَانوا يَجْلِسُونَ فيها أَنْصَاباً وَسَمُّوها بِأَسْمَائِهِمْ، فَفَعَلُوا، ولَمْ تُعْبِدْ، حَتَّى إِذَا هَلَكَ أُولَئِكَ وَنُسِيَ العِلْمُ عُبِدَتْ »(١).

وقَالَ ابْنُ الْقَيِّم: قَالَ غَيْرُ وَاحِدٍ مِنَ السَّلَفِ: لَمَّا مَاتُوا عَكَفُوا عَلَى قُبُورِهِمْ ثُمَّ صَوَّرُوا تَماثِيلَهُمْ ثُمَّ طَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَعَبَدُوهُمْ.

ترجمةُ ابنِ القيمِّ: هو الإمامُ العلامةُ محمدُ بنُ أبي بكرِ بنِ أيوبَ الزرعيُّ الدمشقيُّ تلميذُ شيخِ الإسلامِ ابنِ تيميةَ ، ماتَ سنةَ ١ ٧٥هـ رحمَهُ اللهُ. وله مؤلفاتُ مفيدةٌ مشهورةٌ .

لا تذرن آلهتكم: لا تتركوا عبادتها.

ولا تذرُنَّ ودًّا. . . إلخ : أي : ولا تتركوا هؤلاءِ خصوصاً .

فلمًا هلكُوا: أي: مَاتَ أولئك الصالِحُون وحزن عليهم قومُهُمْ حزناً شديداً.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٤٩٢٠).

أوحى الشيطانُ إلى قومِهِم: أي: وَسُوسَ وأَلْقَىٰ إليهم.

انصبوا: بكسرِ الصَّادِ.

أنصاباً: أي: أصناماً مصورةً على صُورهِمْ.

حتَّى إِذَا هَلَكَ أُولئك: أي: الذين نَصَبُوهَا ليتذكروا برؤيَتِهَا أفعالَ أصحابهَا فينشطوا على العبادَةِ.

ونُسِيَ العلمُ: أي: زالتِ المعرفةُ وغلبَ الجهالُ الذين لا يُميِّزُونَ بينَ الشركِ والتوحيدِ.

عُبِدَتْ: أي: تلكَ الأصنامَ لمَّا قال لَهُمُ الشيطانُ: إِنَّ آباءَكُمْ كانوا يعبُدُونَهَا.

## جـ المعنى الإجماليُّ للأثرِ:

يفسرُ ابنُ عباس \_ رضي اللهُ عنهما \_ هذه الآية الكريمة بأنَّ هذه الآلهةِ الَّتي ذَكَرَ اللهُ أَنَّ قومَ نوح تواصَوا بالاستمرار على عبادَتِهَا بعدَما نهاهُم نبيَّهُم نوحٌ \_ عليه السلامُ \_ عَنِ الشركِ بالله \_ أنَّها فِي الأصلِ أسماء رجالٍ صالحين منهم، غَلُوا فِيهِم بتسويلِ الشيطانِ لهم حتَّى نصبوا صُورَهُمْ، فآلَ الأمرُ بهذهِ الصورِ إلى أنْ صارتْ أصناماً تُعبدُ مِنْ دُونِ اللهِ.

وما ذكره ابنُ القيمِ هو بَمعنى ما ذَكَرَهُ البخاريُّ إلاَّ أَنَّه ذَكَرَ أَنَّ عُكُوفَهُم على قبورِهِم كانَ قبلَ تصويرِهِمْ، فهو يضيفُ إلى ما سَبَقَ أَنَّ العكوفَ على القبورِ سببٌ لعبادَتِهَا أيضاً.

مناسبة الأثر للباب: أنَّه يدلُّ على أنَّ الغلوَّ فِي الصَّالِحين سببُ لعبادَتِهِم مِنْ دُونِ اللهِ.

## ما يُستفادُ مِنَ الأثر:

١ ـ أنَّ الغلوَّ في الصَّالِحِينَ سببٌ لعبادَتِهِم مِنْ دُونِ اللهِ وتركِ الدينِ

177

بالكلية.

٢ ـ التحذيرُ مِنَ التصويرِ وتعليقِ الصورِ، لاسيَّما صورَ العظماءِ.

٣ \_ التحذيرُ مِنْ مكرِ الشيطانِ وعرضِه الباطِلِ في صورة الحقِّ.

٤ \_ التحذيرُ مِنَ البدع والمحدثاتِ ولو حَسُنَ قَصْدُ فَاعِلِهَا.

٥ \_ أنَّ هذه وسائل إلى الشركِ فيجبُ الحذرُ منها .

٦ \_ معرفةُ قدرِ وجودِ العلم ومضرةِ فَقُدِهِ.

٧ - أنَّ سببَ فقدِ العلم هو موتُ العلماءِ.

٨ ـ التحذيرُ مِنَ التقليدِ، وأنَّه قد يؤولُ بأهلِهِ إلى المروقِ مِنَ الإسلام.

وَعَنْ عُمَرَ \_ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ \_ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قال: «لا تُطُرُوني كَمَا أَطْرَتِ النَّصارَى ابْنَ مَرْيَمَ، إِنَّمَا أَنَا عَبْدٌ، فَقُولُوا: عبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ» أُخْرَجاه (١٠).

ترجمةُ عمرَ رَضِيَ اللهُ عنه: هو عمرُ بنُ الخطابِ بنِ نفيلِ القرشيُّ العدويُّ أميرُ المؤمنين وأفضلُ الصحابةِ بَعدَ الصديقِ استشهدَ في ذِي الحجةِ سنة ٢٣هـ.

فقُولُوا عبدُ اللهِ ورسولُهُ: أي: صفُونِي بذلِكَ كَمَا وَصَفَنِي بِهِ رَبِّي. معنى الحديثِ إجمالاً: يقولُ ﷺ: لا تمدحُونِي فتغلُوا فِي مَدْحِي كما غَلَت النصارى فِي عِيسى عليه السلامُ فادَّعُوا فيه الألوهية. إنِّي لا أَعْدُو أَنْ أَكُونَ عبداً للهِ ورسولاً منه فصفوني بذلِكَ ولا ترفَعُونِي فوقَ منزلَتِي اللهُ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ الرسولَ ﷺ نهَى عَنِ الغلوِّ في حقِّه بإعطائِهِ شيئاً مِنْ خصائِصِ الربوبيةِ، مما يدلُّ على تحريمِ الغلوِّ، وأنَّه يفضِي إلى الشركِ كما أَفْضَى بالنصارى في حقِّ عِيسىٰ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري برقم (٣٤٤٥). والحديث ليس موجوداً في صحيح مسلم كما قال المصنف رحمه الله. والحديث أخرجه أحمد (٢٣/١، ٢٤، ٥٥).

## ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ تحريمُ مجاوزَةِ الحدِّ في مدحِ النبيِّ ﷺ وإخراجِهِ مِنْ دائِرَة العبوديةِ، لأنَّ ذلك هُوَ الشركُ باللهِ.
  - ٢ \_ شدة نصحِه ﷺ لأُمَّتِهِ.
  - ٣ أَنَّ الغلوَّ في الصَّالِحين سببٌ للوقوع فِي الشركِ.
    - ٤ \_ التحذيرُ مِنَ التشبُّهِ بالكفارِ.

قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِيَّاكُمْ وَالْغُلُوَّ فَإِنَّمَا أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمُ الْغُلُوُّ »(١).

راوي الحديثِ: هذا الحديثُ ذكرَهُ المصنفُ رحمه اللهُ دُونَ ذكرِ رَاوِيه. وقد رَوَاهُ الإِمامُ أحمدُ والترمذيُّ وابنُ ماجه من حديثِ ابنِ عباس.

إِيَّاكُمْ: كلمةُ تحذيرٍ.

والغلوَّ: منصوبٌ عَلى التحذيرِ بفعلٍ مقدَّرٍ، وهو مجاوَزَةُ الحدِّ. مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ: مِنَ الأَمَم.

معنى الحديث إجمالاً: يَحذرُ النبيُّ عَلَيْ أُمَّتَهُ مِنَ الزيادَةِ فِي الدِّينِ على الحدِّ المشروع، وهو عامٌّ في جميع أنواع الغلوِّ في الاعتقاداتِ والأعمالِ، وَمِنْ ذلِكَ الغلوُّ في تعظيم الصَّالِحِين ممَّا يكونُ سبباً في عبادَتِهِم. ثُمَّ علَّلَ النَّهْيَ عن الغلوِّ بأنَّه هُوَ السببُ في هلاكِ الأُممِ السابقَةِ؛ وذلك يقتضِي مجانبة هديهِمْ في هذا إبعاداً عَنِ الوقوع فِيمَا هلكُوا بِهِ؛ لأنَّ المشاركَ لَهُمْ في بعضِ هديهِمْ يُخافُ عليه مِنَ الهلاكِ مِثْلَهُمْ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه النهيَ عَنِ الغلوِّ مطلقاً، وبيانَ أنَّهُ سببٌ للهلاكِ في الدُّنيُّا والآخرةِ، فيدخلُ فِيه النهيُ عَنِ الغلوِّ في

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (١/ ٢١٥، ٣٤٧)، وابن ماجه برقم (٣٠٢٩) وابن خزيمة برقم (٢٨٦٧)، والحاكم (٢/ ٤٦٦)، وصححه ووافقه الذهبي.

الصَّالِحِين من باب أولى ؛ لأنَّه سببٌ للشركِ .

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ \_ النهيُ عَن الغلوِّ وبيانُ سُوءِ عاقِبَتِهِ .

٢ \_ الاعتبارُ بَمن سَبَقَنَا مِنَ الأُمَم لتجنُّب مَا وقَعُوا فِيه مِنَ الأخطاءِ.

٣ \_ حرصُهُ ﷺ على نجاةِ أُمَّتِهِ مِنَ الشركِ ووسائِلِهِ وبعدِهِمْ عَنْهُ

٤ - الحثُ على الاعتدالِ في العبادةِ وغيرِهَا بينَ جانِبيِّ الإفراطِ والتفريطِ.

٥ \_ أنَّ الغلوَّ فِي الصَّالِحين سببٌ للوقوع فِي الشركِ.

٦ ـ شدةُ خوفِه ﷺ مِنَ الشركِ والتحذيرِ عَنْهُ.

وَلِمُسْلِمٍ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «هَلَكَ الْمُتَنَطِّعُونَ » قَالَهَا ثَلَاثًا (١).

المتنطِّعُونَ: المتعمِقُونَ في الشيءِ مِنْ كلامٍ وعبادَةٍ وغيرِهَا.

ثلاثاً: أي: قَالَ هذه الكلمةَ ثَلَاثَ مرآتٍ مبالغةً فِي الإبلاغ والتعليم.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يوضحُ النبيُّ - عَلِيلةً - أنَّ التعمُّقَ فِي الأشياءِ والغلو فيها يكونُ سبباً للهلاكِ، ومرادهُ عَلَيْ النهي عَنْ ذلك .

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ التنطُّعَ منَ الغلوِّ المنهِي عَنْهُ، ويدخلُ في ذلِكَ التنطُّعُ في تعظيم الصّالِحِين إلى الحدِّ الذي يُفْضِي إلى الشركِ. ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ الحثُّ على اجتنابِ التنطُّع في كُلِّ شيءٍ؛ لاسِيَّمَا العبادات وتقدير الصالحين.
  - ٢ \_ الحثُّ على الاعتدالِ في كُلِّ شيءٍ .
  - ٣ ـ شدةُ حرصِهِ على نجاةِ أُمتِهِ، واجتهادُهُ في الإِبلاغ ﷺ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم (۲۲۷۰)، وأبو داود برقم (٤٦٠٨) وأحمد (٣٨٦/١).

### بَابُ

# مَا جَاءً مِنَ التَّغْليظِ فِيمَنْ عَبكَ اللهَ عِنْدُ قَبْرِ رَجُلٍ صَالِحٍ، فَكَيْفَ إِذَا عَبكَهُ؟!

في الصَّحيحِ عَنْ عَائِشَةَ: أَنَّ أُمَّ سَلَمَة ذَكَرَتْ لِرَسُولِ ﷺ كَنِيسَةً رَأَتْهَا بِأَرْضِ الحبَشَةِ وَمَا فِيهَا مِنَ الصُّورِ، فَقَالَ: «أُولَئِكَ إِذَا مَاتَ فِيهِمُ الرَّجُلُ الصَّالَحُ أَوِ العَبْدُ الصَّالَحُ بَنَوْا عَلَى قَبْرِهِ مَسْجِداً وَصَوَّرُوا فِيه تِلْكَ الصُّورَ، أُولَئِكَ شِرارُ الْخَلْقِ عِنْدَ اللهِ (۱).

الله (۱).

فَهَوْ لا عِجَمَعُوا بَيْنَ فِتنتينِ: فِتْنَةِ الْقُبُورِ وَفِتْنَةِ التَّمَاثِيلِ.

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: هي بيانُ أنَّ عبادَة اللهِ عندَ القبرِ وسيلةٌ إلى الشركِ المنافِي للتوحيدِ.

ترجمةُ أُمِّ سلمةَ: هي أُمُّ المؤمنين هندُ بنتُ أبي أميةَ المخزوميةُ القرشيةُ ماتَتْ سنةَ ٦٢هـرضي اللهُ عنها.

ذكرتْ للنبيِّ عَلِيَّةِ: أي: فِي مَرَضِ مَوْتِهِ.

كَنيسةً: بفتحِ الكافِ وكَسْرِ النُّونِ: معبدُ النَّصَاري.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٤٢٧) ومسلم برقم (٥٢٨) وأحمد (٦/٥١).

أوليْكِ؛ بفتح الكافِ وكسرِهَا.

الرجلُ الصالَحُ أو العبدُ الصَالحُ: هذا واللهُ أعلمُ -شَكُّ مِنَ الرَّاوِي . تلكَ الصور : أي: الَّتِي ذكرتْ أُمُّ سلمةَ .

فهؤلاء. . . إلخ: هَذَا مِنْ كَلامِ شيخِ الإسلامِ ابنِ تيمية، ذَكَرَهُ المصنفُ كَالتَّوضيح لمعنى الحديثِ .

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: أنَّ أمَّ سلمةَ وصفتْ عندَ النبيِّ عَلَيْهُ وهو فِي مرضِ الموتِ ما شاهَدَتْهُ في معبدِ النصارى مِنْ صورِ الآدميين. فبيَّنَ عظيم عليه النصارى مِنْ صورِ الآدميين. فبيَّنَ عظيم السببَ الذي من أجلِهِ اتَّخذوا هذه الصور؛ وهو الغلوُّ فِي تعظيم الصَّالحِين؛ مما أدَّى بِهِمْ إلى بناءِ المساجِدِ على قبورِهِمْ ونصبِ صُورِهِمْ فيها، ثم بيَّن حكمَ من فعلَ ذلك بأنَّهم شرارُ الناسِ؛ لأنهم جمعوا بَيْنَ محذورين في هذا الصنيع هُمَا: فتنةَ القبورِ باتِّخاذِهَا مساجِدَ، وفتنة تعظيم التماثيلِ مما يُؤدِّي إلى الشركِ.

مناً سبةُ الحديثِ للبابِ: أَنَّ فيه الدلالةَ الواضحةَ على المنعِ مِنْ عبادَةِ اللهِ عندَ قبورِ الصَّالِحين واتخاذِهَا مساجدَ؛ لأَنَّ ذلك مِنْ فعلِ النَّصَارَى وَمَنْ فَعَلَ النَّصَارَى وَمَنْ فَعَلَ النَّصَارَى

## ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ المنعُ مِنْ عبادَةِ اللهِ عندَ قبورِ الصَّالِحِين؛ لأَنَّه وسيلةٌ إلى الشركِ وهو مِنْ فعلِ النَّصَارَى.
  - ٢ \_ التحدُّثُ عمَّا يفعلُهُ الكفارُ ليحذَرهُ المسلِمُونَ .
  - ٣ \_ التحذيرُ مِنَ التصويرِ ونصبِ الصورِ ؛ لأنَّ ذلك وسيلةٌ إلى الشركِ .
    - ٤ ـ أنَّ من بَنَى مسجداً عند قبرِ رجلٍ صالحٍ فهو مِنْ شرارِ الخلقِ وإنْ
       حَسنَتْ نيتُهُ.

وَلَهُمَا عَنْهَا قَالَتْ: لَمَّا نُزِلَ بِرَسُولِ الله ﷺ طَفِقَ يَطْرَحُ خَمِيصَةً لَهُ عَلَى وَجْهِهِ، فَإِذَا اغْتَمَّ بِهَا كَشَفَهَا، فَقَالَ وَهُو كَذَلِكَ: «لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الْيَهُودِ والنَّصَارَى اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيا يُهِمْ مَسَاجِدَ» لُحَذُّرُ مَا صَنَعُوا، وَلُولًا ذَلِكَ أُبُرِزَ قَبْرُه، غَيْرَ أَنَّهُ خُشِيَ أَن يُتَّخَذَ مَسْجِداً (۱). أخرجَاهُ.

ولهما: أي: البخاريُّ ومسلم، وهو يُغنِي عن قولِهِ في آخرِهِ: أخرِه! أخرجاه، فلعلَّه سبقُ قلم.

عنها: أي: عائشةَ رضِيَ الله عنها.

لما نُزِلَ: بِضَمِّ النونِ وكسرِ الزاي أي: نَزُلَ بِهِ ملكُ الموتِ.

طَفِقَ: بكسرِ الفاءِ وفتحِهَا أي: جَعَلَ.

خميصةً: كِسَاءٌ لَهُ أعلامٌ أي: خطوطٌ.

اغتمَّ بِهَا: أي: غمَّتْه فاحتبسَ نفسُهُ عَنِ الخُرُوجِ.

كشفها: أي: أَزَالَهَا عَنْ وجهِهِ الشريفِ.

فَقَالَ وهو كَذَلِكَ: أي: في هذه الحالةِ الحرجةِ يُقاسِي شدةَ النزع.

يُحَذِّرُ مَا صَنعُوا: أي: لَعَنَهُمْ تحذيراً لأُمَّتِهِ أَنْ تصنعَ مَا صَنَعُوا.

ولولا ذَلِكَ: أي: لولا تحذيرُ النبيِّ ﷺ مِمَّا صَنَعُوا ولعنُهُ مَنْ فَعَلَهُ.

لأُبْرِزَ قَبْرُهُ: أي: لَدُفِنَ خارِجَ بيتِهِ.

خَشِيَ: يُروىٰ بفتحِ الخَاءِ بالبناءِ للفاعِلِ فيكونُ المعنى: أنَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٤٣٥) ومسلم برقم (٥٣١).

الرسولَ ﷺ هو الذي أَمَرَهُم بِعَدَمِ إبرازِ قبرِهِ. ويُروىٰ بضَمِّ الخاءِ بالبناءِ للمفعولِ فيكونُ المعنى: أنَّ الصحابةَ هُمُ الذين خَشُوا ذَلِكَ فلم يبرِزُوا قَبْرَهُ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: أنَّ النبيُّ ﷺ حِرْصاً منه على حمايةِ التوحيدِ وتجنيبِ الأمةِ ما وَقَعَتْ فِيهِ الأُممُ الضَّالةُ مِنَ الغلوِّ في قبورِ أنبيائِهِم حتَّى آلَ ذلِكَ بِهِمْ إلى الشركِ جَعَلَ ﷺ وهو في سياقِ الموتِ ومقاسَاةِ شدةِ النزع \_ يُحَدِّرُ أُمْتَهُ أَنْ لا يَغْلُوا في قَبْرِهِ فيتَّخِذُوه مسجداً يُصَلّون عندَهُ ؟ كما فَعَلَتِ اليهودُ والنَّصَارَى ذلك مَعَ قبورِ أنبيائِهِم، فصلّى اللهُ وسلَّم عليه لَقَدْ بَلَّغَ البلاغَ المبينَ.

مناسبةُ الْحديثِ للبابِ: أنَّ فيه المنعَ مِنْ عبادَةِ اللهِ عندَ قبورِ الأَنبياءِ واتخاذِهَا مساجدَ؛ لأنَّه يُفْضِي إلى الشركِ باللهِ.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ المنعُ مِنَ اتخاذِ قبورِ الأنبياءِ والصَّالِحِين مساجدَ يُصَلَّى فيها اللهِ، لأَنَّ ذلكَ وسيلةٌ إلى الشركِ.
- ٢ ـ شدة اهتمام الرسولِ ﷺ واعتنائهِ بالتوحيدِ وخوفِهِ أَنْ يُعَظَّمَ قَبرُهُ،
   لأَنَّ ذلك يُفْضِي إلى الشركِ.
- ٣ جواز لَعْنِ اليهودِ والنصارى وَمَنْ فَعَلَ مثلَ فعلِهِمْ مِنَ البناءِ على القبور واتخاذِهَا مساجد.
  - ٤ \_ بيانُ الحكمةِ مِنْ دفنِ النبِّي ﷺ في بيتِهِ، وأنَّ ذَلِكَ لمنع الافتتانِ بِهِ.
- ٥ ـ أنَّ النبيَّ ﷺ بَشَرٌ يَجْرِي عليه ما يَجْرِي على البشرِ مِنَ الموتِ وشدةِ
   النزع .

ولِمُسْلِمٍ عَنْ جُنْدُبِ بْنِ عَبْدِ اللهِ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَ ﷺ قَبْلَ أَنْ يَمُوتَ بِخَمْسٍ وَهُو يَقُولُ: ﴿إِنِّي أَبْرَأُ إِلَى اللهِ أَنْ يَكُونَ لِي مِنكُمْ خَلِيلًا، فَإِنَّ اللهَ قَد اتَّخَذَنِي خَلِيلًا، كَمَا اتَّخَذَ إِبْرَاهيمَ خليلًا. وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِذاً مِنْ أُمَّتِي خَلِيلًا لاَتَّخذْتُ أَبَا بكْرٍ خَلِيلًا. ألا وإنَّ مَنْ كُنْتُ مُتَّخِذاً مِنْ أُمَّتِي خَلِيلًا لاَتَّخذْتُ أَبَا بكْرٍ خَلِيلًا. ألا وَإنَّ مَنْ كَانَ قَبْلُكُمْ كَانُوا يَتَّخِذُونَ قُبُورَ أَنْبِيائِهِمْ مَساجِدَ، ألا فَلا تَتَّخِذُوا الْقُبُورَ مَسَاجِدَ، ألا فَلا تَتَّخِذُوا الْقُبُورَ مَسَاجِدَ فإنِي أَنْهاكُمْ عَنْ ذَلِك ().

### التراجمُ:

١ جندب هو: جندب بن عبد الله بن سفيان البجلي صحابي مشهور"،
 مات بعد الستين رضي الله عنه ...

٢ أبا بكر هو؛ أبو بكر الصديقُ: عبدُاللهِ بنُ عثمانَ بنِ عامر بنِ
 عمرو بنِ كعبِ التيميُّ خليفةُ رسولِ اللهِ ﷺ وأفضلُ الصحابةِ
 بالإجماع، ماتَ سنة ١٣ وله ١٣ سنةً رضى اللهُ عنه.

بخمسٍ: أي: خمسِ ليالٍ. وقيل: خمسِ سنين.

إني أَبْرَأُ: أي: أمتنعُ وأنكرُ.

خليلاً؛ الخليلُ هو: المحبوبُ غايةَ المحبةِ.

أَلاً: حرفُ استفتاح وتنبيهِ.

من كان قبلكُمْ: يعني: اليهودَ والنصارَى.

يتخذون قبورَ أنبيائهِم مساجِدَ: بالصلاة عندها وإلَيْهَا، وبناء

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (٥٣٢).

المساجد والقباب عليها.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يتحدثُ عَلَيْهُ قُبَيْلَ وفاتِهِ إِلَى أُمَّتِهِ بِحديثٍ مهمٌ، فيخبرُ عَنْ مكانتِهِ عندَ اللهِ، وأنها بلغتْ أعلى درجاتِ المحبةِ؛ كما نالها أبوه إبراهيمُ عليه السلامُ، ولذلك نفَى أَنْ يكونَ لَهُ خليلٌ غيرُ اللهِ؛ لأَنَّ قلبَهُ امتلاً مِنْ محبتِهِ وتعظيمِهِ ومعرفتِهِ؛ فلا يتسعُ لأحدٍ. ولو كَانَ لَهُ خليلٌ مِنَ الخلقِ لكانَ أبا بكرِ الصديقَ، وهو إشارةٌ إلى فضل أبي بكرٍ واستخلافهِ مِنْ بعدِهِ. ثم أخبرَ عن غلو اليهودِ والنصارى في قبورِ أنبيائِهِم حتَّى صيَّرُوهَا متعبداتٍ شركيةٍ، ونهَى أمتَهُ أَنْ يفعلوا مثل فِعْلِهم.

مناسبة الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه النهيَ عَنِ اتخاذِ القبورِ أمكنة للعبادة؛ لأنَّه وسيلة إلى الشركِ. كما تفعلُ اليهودُ والنصارَى وغيرُهُم مِنْ أهل البدع.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ النهيُ عَنِ اتخاذِ القبورِ أمكنةً للعبادةِ يُصلَّى عندَهَا أو إليهَا ويُبنى عليها مساجدُ أو قبابٌ، حَذَراً مِنَ الوقوع فِي الشركِ بسببِ ذَلِكَ .
  - ٢ \_ سدُّ الذرائع المفضية إلى الشركِ.
  - ٣ \_ إثباتُ المحبةِ للهِ سبحانةُ على ما يَلِيقُ بجلالِه.
  - ٤ فضلُ الخليلين: محمدٍ وإبراهيمَ عليهما السلامُ.
  - ٥ \_ فضلُ أبي بكرٍ الصديقِ، وأنَّه أفضلُ الأمةِ على الإطلاقِ.
    - ٦ \_ أنَّه دليلٌ على خلافةِ أبي بكرٍ الصديقِ.

فَقَدْ نَهَى عَنْهُ وهو في آخِرِ حَياتِهِ، ثُمَّ إِنَّهُ لَعَنَ وَهُوَ في السِّياقِ مَنْ فَعَلَهُ. وَالصَّلاةُ عِنْدَهَا مِنْ ذَلِكَ وإِنْ لَمْ يُبْنَ مَسْجِدٌ. وَهُوَ مَعْنَى قَوْلِهَا: خُشي أَنْ يُتَّخَذَ مَسْجِدًا. فَإِنَّ الصَّحَابَةَ لَمْ يَكُونوالِيَبْنُواحَوْلَ قَبْرِهِ مَسْجِداً.

وكُلُّ مَوْضِعٍ يُصَلَّى فيهِ يُسَمَّى مَسْجِداً، كَمَا قَالَ ﷺ: «جُعِلَتْ لِي الأَرْضُ مَسْجِداً وَطَهُوراً»(١).

هذا مِنْ كلامِ شيخِ الإِسلامِ ابنِ تيميةَ رحمه اللهُ، يوضِّحُ بِهِ ما تَدُلُّ عليه الأحاديثُ السابقةُ فِي البابِ.

توضيح كلام ابن تيمية :

فقولُهُ: «فقد نَهَى عنه في آخرِ حياتِهِ»: كَمَا في حديثِ جندبٍ.

وقولُهُ: «ثُمَّ إِنَّه لَعَنَ وهو في السياقِ مَنْ فَعَلَهُ»: كَمَا في حديثِ

وقولُهُ: «والصلاةُ عندَهَا مِنْ ذلك» أي: مِن اتخاذِهَا مساجِدَ.

وقولُهُ: «وإنْ لَمْ يُبْنَ مسجدٌ» أي: الصلاةُ عندَ القبورِ مِنَ اتخاذِهَا مساجدَ الملعونُ مَنْ فَعَلَهُ ولو بُدونِ بناء مساجدَ.

وقولُهُ: «وهو معنى قولِهَا: خَشِيَ أَنْ يُتَّخَذَ مسجداً» أي: معنى قَوْلِ عائشَة في تعليلِ دفنِ النبيِّ ﷺ في بيتِهِ وَعَدَم إبرَازِ قبرِهِ.

وقولُهُ: «فإِنَّ الصحابَةَ لم يَكُونُوا لِيَبْنُوا حولَ قبرهِ مسجداً» أي:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٣٣٥) ومسلم برقم (٥٢١).

لِمَا عَلِمُوا مِنْ تَشْدِيدِهِ ﷺ في ذَلِكَ وتغليظِهِ ولَعْنِ مَنْ فَعَلَهُ فيكون المقصود النهى عن الصلاة عندها.

وقولُهُ: «وكُلَّ موضع قُصِدَتِ الصلاَةُ فيه فقد اتُّخِذَ مسجداً»؛ لكونِهِ أُعِدَّ للصلاةِ وإنْ لم يُبْنَ.

وقولُهُ: «بَلْ كُلّ مَوْضع يُصلّى فيه يُسمّى مسجداً» أي: وإنْ لَمْ يقصدْ بذلِكَ بخصوصِهِ، بَلْ أُوقَعت فيه الصلاةُ عرضاً لمّا حَانَ وقتُهَا فِيهِ.

وقولُهُ: كَمَا قَالَ النبيُّ ﷺ: «جُعِلَتْ لِي الأَرضُ مسجداً وطهوراً» أرادَ بِهِ الاستدلالَ للجملةِ التي قَبْلَهُ، حيثُ سَمَّى ﷺ في هذا الحديثِ الأَرضَ مسجداً، تجوزُ الصلاةُ في كُلِّ بقعةٍ منها إلاَّ ما استثناه الدليلُ.

وَلأَحْمَدَ بِسَنَدٍ جَيِّدٍ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ \_ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ \_ مرفوعاً: «إِنَّ من شِرارِ النَّاسِ مَنْ تُدْرِكُهُمُ السَّاعَةُ وَهُمْ أَحْيَاءٌ، والَّذينَ يَتَّخِذُونَ الْقُبُورَ مَسَاجِدَ»(١) وَرَوَاهُ أَبُو حَاتِمٍ في صَحِيحِه.

شِرار الناسِ: بكسرِ الشينِ جمعُ شرّ، أفعلُ تفضيلِ.

مَنْ تُدْرِكُهُمُ الساعَةُ: أي: مقدِّمَاتِهَا: كخروجِ الدابةِ، وطلوعِ الشمسِ مِنْ مغرِبهَا.

يتَّخِذُونَ القبورَ مساجدَ: أي: بالصلاةِ عندَهَا وإليها.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ عَلَيْهُ عَمَّنْ تقومُ الساعةُ عليهم وهمُ أحياءٌ أَنَّهم شرارُ الناس، ومنهُمُ الذين يصلُّونَ عندَ القبورِ وإليها ويبنُونَ عليها القبابَ، وهذا تحذيرُ لأُمَّتِهِ أَنْ تفعلَ مَعَ قبورِ نبيِّهِمْ وصالِحِيهِمْ مثلَ فعل هؤلاءِ الأَشرارِ.

مناسبة الحديث للباب: أنَّ فيه التحذيرَ مِنِ اتخاذِ القبورِ مساجِدَ، يُصلَّى في ساحَتِهَا ويُتبَرَّكُ بِها؛ لأنَّه ذريعة إلى الشركِ.

## ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ التحذيرُ عَنِ الصلاةِ عندَ القبورِ ، لأنَّه وسيلةٌ إلى الشركِ .
- ٢ ـ أنَّ مَنِ اتخذَ قبورَ الصَّالِحِين مساجدَ للصلاةِ فِيهَا فهو مِنْ شِرارِ الخلقِ، وإنْ كان قصدُهُ التقرُّبَ إلى اللهِ.
  - ٣ \_ أنَّ الساعةَ تقومُ على شرارِ الناسِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده (١/ ٤٣٥)، وصححه ابن حبان في صحيحه برقم (٣٤٠).

٤ ـ التحذير عَنِ الشركِ ووسائِلِهِ وما يقربُ إليه، مهما كان قصدُ صاحبِ تِلْكَ الوسائِلِ.

### بَـابُ

ما جَاءَ أَنَّ الْغُلُوَّ في قُبورِ الصَّالِحِين يُصَيِّرُهَا أَوْثَاناً تُعْبَدُ مِنْ دُونِ اللهِ.

روَى مَالِكٌ في الموطَّأ: أنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قالَ: «اللَّهُمَّ لاَ تَجْعَلْ قَبْري وَثَنَاً يُعْبَدُ. اشْتَدَّ غَضَبُ اللهِ عَلَى قَوْمٍ اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِم مَسَاجِدَ»(١).

مناسبة البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّ المصنفَ رحمَهُ اللهُ لما حذر في الباب الذي قبله من الغلو في الصالحين أرادَ أن يُبينَ في هذا الباب أنَّ الغلوَ في القبورِ وسيلةٌ إلى الشركِ المضادِ للتوحيدِ وذلِكَ بعبادةِ الأَمواتِ. كما أرادَ أيضاً التحذيرَ مِنَ الغلوِّ فِي القبورِ.

ترجمةُ الإمامِ مالِكِ: هو الإمامُ مالكُ بنُ أنسِ بنِ مالِكِ بنِ أبي عامرِ الأصبحيُ \_ إمامُ دارِ الهجرةِ وأحدُ الأئمةِ الأربعةِ توفّي سنة ١٧٩هـ رحمَهُ اللهُ تعالى.

اللَّهمَّ: منادىٰ مبنيُّ على الضَّمِّ في محلِّ نصبٍ، والميمُ المشددةُ زائدةٌ.

وَثَناً: هو المعبودُ الذي لا صُورةَ لَهُ: كالقبورِ والأَشجارِ والعُمَدِ والحِيطانِ والأَحجارِ ونحوِهَا.

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في موطئه برقم (٨٥) وأحمد في مسنده (٢/٢٤٦).

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: خافَ عَلَيْ أَنْ يقعَ في أُمَّتِهِ مَعَ قبرِهِ ما وَقَعَ مِنَ العلوِّ فِيهَا حتَّى صارتْ وَقَعَ مِنَ العلوِّ فِيهَا حتَّى صارتْ أُوثَاناً، فَرَغِبَ إلى ربِّه أَنْ لا يجعلَ قَبْرَهُ كذلك. ثم نبَّه عَلَيْ على سببِ لحوقِ شدَةِ العضبِ واللعنةِ باليهودِ والنصارى. أنَّه ما فَعَلُوا في حقِّ قبورِ الأنبياءِ حتَّى صيَّرُوهَا أوثاناً تُعْبَدُ، فوقعوا فِي الشركِ العظيمِ المضادِ للتوحيدِ.

مناسبة الحديثِ للبابِ: أنَّ الغلوَّ فِي القبورِ يجعَلُها أوثاناً تُعبدُ؛ لأَنَّ النبيَّ ﷺ قَالَ: «اللَّهمَّ لا تجعلْ قَبْرِي وثناً يُعْبَدُ» وبيَّنَ ذَلِكَ بقولِهِ: «اتخذوا قبورَ أنبيائِهِم مساجِدَ».

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ أنَّ الغلوَّ فِي قبورِ الأنبياءِ يجعلُهَا أوثاناً تعبدُ.

٢ \_ أنَّ مِنَ الغلوِّ فِي القبورِ اتخاذَهَا مساجِدَ، وهذا يُؤدِّي إلى الشركِ.

٣ \_ إثباتُ اتصافِ اللهِ سبحانهُ بالغضبِ على ما يَلِيقُ بجلالِهِ.

وَلَابْنِ جَرِيرٍ بِسَنَدِهِ عَنْ سُفيانَ عَنْ مَنْصُورٍ عَنْ مُجَاهِدٍ: ﴿ أَفَرَءَ يَتُمُ ٱللَّكَ وَٱلْعُزَّىٰ شَا﴾ [النجم: ١٩].

قَالَ: كَانَ يَلُتُ لَهُمُ السَّوِيقَ فَمَاتَ فَعَكَفُوا عَلَى قَبْرِهِ.

وكذًا قَالَ أَبُو الْجَوْزَاءِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ: كَانَ يَلُتُ السَّوِيقَ لِلْحَاجِّ.

### التراجم :

- ١ ابنُ جريرٍ هو: الإمامُ الحافظُ محمدُ بنُ جريرِ الطبريُ، صاحبُ التفسير ماتَ سنةَ ٣١٠هـ رحمه اللهُ.
- ٢ ـ سفيانُ : الأَظهرُ أنَّه سفيانُ بنُ سعيدِ الثوريُّ إمامٌ حجةٌ عابدٌ ، مات سنة ١٦١هـ. رحمه اللهُ .
  - ٣ \_ منصورٌ هو: ابنُ المعتمرِ ثقةٌ فقيهٌ ماتَ سنةَ ١٣٢ هـ. رحمه اللهُ.
- عجاهدٌ هو: ابنُ جبرٍ ثقةٌ إمامٌ في التفسيرِ، أخذَ عَنِ ابنِ عباسٍ وغيرِهِ
   ماتَ سنةَ ١٠٤هـ. رحمه اللهُ.
- ٥ ـ أبو الجوزاءِ هو؛ أوسُ بنُ عبدِاللهِ الرَّبعيُّ ثقةٌ مشهورٌ ماتَ سنةَ
   ٨٣هـ. رحمه اللهُ.
  - يلتُ السويقَ: أي يخلِطُهُ بسمنٍ ونحوِهِ.
  - عَكَفُوا عَلَى قَبْرِهِ: أَقْبَلُوا وَوَاظَبُوا وَاحْتَبَسُوا عَلَيه.

مناسبةُ الأثرِ للبابِ: أنَّ سببَ عبادَةِ اللاتِ هو الغلوُّ في قبرِهِ حتَّى صَارَ وثناً يُعبدُ.

وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُما قَالَ: «لَعَنَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَالنُّواتِ الْفُرَبِيَّةِ وَالنُّرُجَ»(١) رَوَاهُ أَمْلُ السُّنَنِ.

أهلُ السننِ: أي: أبو داودَ والترمذيُّ وابنُ ماجه. ولم يَرْوِهِ النسائيُّ.

زائراتِ القبور: أي: مِنَ النساءِ.

والشُرُجَ: أي: الذين يُوقِدُونَ السرجَ على المقابِر ويُضِيؤُونهَا.

معنى الحديثِ إجمالاً: يدعُو ﷺ باللعنةِ وهي الطردُ والإبعادُ عَن رحمةِ اللهِ للنساءِ اللاتي يَزُرْنَ القبورَ؛ لأَنَّ زيارتَهُنَّ يترتبُ عليها مفاسدُ مِنَ النياحةِ والجزعِ وافتتانِ الرجالِ بهِنّ. وَلَعَنَ الذين يتَّخذُونَ المقابِرَ مواطنَ عبادةٍ أو يُضِيؤونهَا بالسُّرُجِ والقنادِيلَ؛ لأَنَّ هذا غلوُّ فِيهَا ومدعاةٌ للشركِ بأصحابها.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنه يدلُّ على تحرِيمِ الغلوِّ فِي القبورِ ؛ لأنَّ ذلك يُصيِّرُهَا أوثاناً تُعبَدُ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ ـ تحريمُ الغلوِّ فِي القبورِ باتخاذِهَا مواطنَ عبادةٍ؛ لأنه يُفْضِي إلى الشركِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود برقم (۳۲۳٦) والترمذي برقم (۳۲۰) وابن ماجه برقم (۱۵۷۵)، وأحمد في مسنده (۱/۲۲۹، ۲۸۷، ۳۲۵، ۳۳۷).

- ٢ \_ تحريمُ تنويرِ المقابِر ؛ لأَنَّ ذلك وسيلةٌ لعبادَتِهَا .
  - ٣ \_ أنَّ الغلوَّ فِي القبورِ مِنَ الكبائرِ.
- ٤ ـ أنَّ علة النهي عَنِ الصلاةِ عندَ القبورِ هي: خوفُ الشركِ، لا لأجلِ النجاسةِ؛ لأنَّ الرسولَ ﷺ قَرَنَ بَيْنَ اتخاذِهَا مساجِدَ وإسراجِهَا وَلَعَنَ على الأمرين. وليسَ اللعنُ على إسراجِهَا مِنْ أجلِ النجاسةِ، فكذا الصلاةُ عندَهَا.

### بَسابُ

مَا جَاءَ في حمايةِ الْمُصْطفَى ﷺ جَنابَ التَّوْجِيدِ وسَدِّهِ كُلَّ طريقٍ يُوصِّلُ إِلى الشِّرْكِ.

وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُكُ مِّنَ اللهِ تَعَالَى: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُكُ مِّنَ أَنفُسِكُمْ عَنِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مُ الآية .

تمامُ الآيةِ: ﴿حَرِيثُ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوثُ تَحِيثُهُ إِللَّهِ: ١٢٨]الآية.

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّ المصنفَ رحمه اللهُ لمَّا بيَّنَ في الأَبوابِ السابِقَةِ شيئاً مِنَ حمايتِهِ ﷺ لجنابِ التوحيدِ، أرادَ أن يبينَ في هذا البابِ حمايتَهُ الخاصةَ.

المصطفى: هو المختارُ.

جناب: أي: جانب.

جاءَكُمْ: يا معشرَ العرب.

من أَنْفُسكُمْ: مِنْ جِنْسِكُمْ وَبِلُغَتِكُمْ.

عزيزٌ عليه: أي: شديدٌ عليه جدًّا ـ وهو خبرٌ مقدمٌ.

مَا عَنِتُمْ: مَا يَشَقُّ عَلَيكُمْ ويلحقُ الأَذَىٰ بِكُمْ مِنْ كَفَرٍ وضلالٍ وقتلٍ وأسرٍ و(ما) ومَا دَخَلَتْ عليه في تأويلِ مصدرٍ مبتدأٌ مؤخرٌ.

حريصٌ عليكم: أي: شديدُ الحرَّصِ والرغبةِ في هِدَايَتِكُمْ وحصولِ النفع العاجِلِ والآجِلِ لَكُمْ.

بالمؤمنين: أي: لابِغَيْرِهِمْ.

رءوف : بليغُ الشفقةِ .

رحيمٌ: بليغُ الرحمةِ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يخبرُ تعالى عبادَهُ على سبيلِ الامتنانِ أنَّه بعثَ فِيهم رسولاً عظيماً مِنْ جنسِهم وبلغَتِهم، يشتُّ عليه جدًّا ما يشتُّ عليهم، ويؤذِيه ما يُؤذِيهم، شديدُ الحرصِ على هدايتِهم وحصولِ النفعِ لَهُمْ، شديدِ الشفقةِ والرحمةِ بالمؤمنين خاصةً منهم.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنّ هذه الأوصافُ المذكورةُ فِيهَا في حقّ النبيّ عَلَيْ تقتضي أنّه أنذرَ أُمَّتَهُ وحذَّرَهُم عَنِ الشركِ الذي هو أعظمُ الذنوبِ؟ لأنّ هذا هو المقصودُ الأعظمُ في رسالتِهِ.

## ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ ـ أَنَّ الرسولَ ﷺ قَدْ حذَّر أُمَّتَهُ مِنَ الشركِ وَبَاعَدَهَا منه وسدَّ كُلَّ طريقٍ
   يُفْضى بها إليه .
- ٢ ـ التنبية على نعمة الله على عباده بإرسال هذا الرسول الكريم إليهم
   وكونة منهم .
  - ٣ \_ مدحُ نسبِ الرسولِ ﷺ فهو مِنْ صميمِ العربِ وأشرَفهُمْ بيتاً ونسباً.
    - ٤ \_ بيانُ رأفتِهِ ورحمتِهِ بالمؤمنين .
    - ٥ \_ فيها دليلٌ على غِلْظَتِهِ وشدَّتهِ على الكفارِ والمنافقين.

وَعَنْ أَبِي هُرَيرَةَ \_ رَضِيَ اللهُ عنه \_ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «لاَ تَجْعَلُوا بَيُوتَكُمْ قُبُوراً، وَلاَ تَجْعَلُوا قَبْرِي عِيداً، وَصَلُّوا عَلَيَّ فَإِنَّ صَلاَتَكُمْ تَبْلُغُني حَيْثُ كُنْتُمْ ﴾(١) رواهُ أَبُو دَاوُدَ بِإِسْنَادٍ حَسَنِ وَرُوَاتُهُ ثِقَاتٌ.

لا تجعلوا بيُوتكُم قُبُوراً: لا تُعَطِّلُوهَا مِنْ صلاةِ النافلةِ والدعاءِ والقراءَةِ، فتكونَ بمنزلةِ القبور.

ولا تجعلوا قَبْرِي عيداً: العيدُ: ما يعتادُ مجيئُهُ وقصدُهُ مِنْ زمانٍ ومكان. أي: لا تتخذوا قَبْرِي محلَّ اجتماعٍ ترددون إليه وتعتادونه للصلاةِ والدعاءِ وغير ذلِكَ.

فإن صلاتكم تبلُغُنِي حيثُ كُنتُم: أي ما يَنَالني منْكُم مِنَ الصلاةِ يحصلُ مع قُرْبِكُمْ وبعدكُمْ مِنْ قَبْري فَلَا حاجةَ بِكُمْ إلى المجيء إليه والتردد عليه.

المعنى الإجماليُ للحديثِ: نَهَى عَلَيْ عَنْ تعطيلِ البيوتِ مِنْ صلاةِ النافلةِ فِيهَا والدعاءِ وقراءةِ القرآنِ فتكونَ بمنزلةِ القبورِ؛ لأنَّ النهي عَنِ الصلاةِ عندَ القبورِ قد تقرَّرَ عندَهُم فَنَهَاهُم أَنْ يجعلوا بيوتَهُم كذلك، ونَهَى عن تكرارِ زيارةِ قبرِهِ والاجتماعِ عندَهُ على وجهِ معتادٍ لأَجلِ الدعاءِ والتقرُّب؛ لأنَّ ذلكَ وسيلةٌ إلى الشركِ، وأمرَ بالاكتفاءِ عَنْ ذَلِكَ بكثرةِ الصلاةِ والسلامِ عليه في أيِّ مكانٍ مِنَ الأرضِ؛ لأنَّ ذلك يبلُغُهُ مِنَ القريبِ والبعيدِ على حدِّسواءِ، فكرَ حاجةَ إلى انتيابِ قبرِهِ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه حسماً لمادةِ الشركِ، وسدًّا للطرقِ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود برقم (٣٠٤٢) وأحمد في مسنده (٣٦٧/٢).

الموصلةِ إليه؛ حيثُ أفادَ أنَّ القبورَ لا يُصَلَّى عندَهَا، ونَهَىَ عَنِ الاجتماعِ عِنْدَ قبرِهِ واعتيادِ المجيءِ إليه؛ لأنَّ ذلكَ مِمَّا يُوَصِّلُ إلى الشركِ.

## ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ سدُ الطرقِ المفضيةِ إلى الشركِ مِنَ الصلاةِ عندَ القبورِ والغلوِّ في قبرِهِ ﷺ بأن يجعلَ محلَّ اجتماعٍ وارتيادٍ ترتَّبُ لَهُ زياراتُ مخصوصةٌ.
  - ٢ \_ مشروعيةُ الصلاةِ والسلامِ عليه في جميعِ أنحاءِ الأرضِ.
    - ٣ ـ أنَّه لا مزية للقرب مِنْ قبرِه عِيْلِيَّة .
    - ٤ \_ المنعُ مِنَ السفرِ لزيارةِ قبرهِ عَلَيْهِ.
      - ٥ \_ حمايتُهُ عَلَيْهُ جنابَ التوحيدِ.

وَعَنْ عَلِيِّ بْنِ الْحُسينِ: أَنَّهُ رَأَى رَجُلًا يَجِيءُ إلَى فُرْجَةٍ كَانت عِنْدَ قَبْرِ النَّبِيِّ عَلَيْةٍ فَيدخُلُ فيهَا فَيدْعُو فَنَهاهُ وَقَالَ: أَلا كَانت عِنْدَ قَبْرِ النَّبِيِّ عَلَيْةٍ فَيدخُلُ فيهَا فَيدْعُو فَنَهاهُ وَقَالَ: أَلا أَحَدِّثُكُمْ حَدِيثاً سَمِعْتُهُ مِنْ أَبِي عَنْ جَدِّي عَنْ رَسُولِ الله عَلَيْةٍ قَالَ: «لاَ تَتَّخِذُوا قَبْرِي عِيداً وَلاَ بيُوتَكُمْ قُبُوراً فَإِن تَسْلِيمَكُمْ يَبْلُغني أَيْنَما دُو حَيْثُ \_ كُنْتُمْ » رواهُ في الْمُخْتَارة .

ترجمةُ عليِّ بنِ الحسينِ: هو: عليُّ بنُ الحسينِ بنِ عليِّ بنِ أبي طالبِ المعروفُ بزينِ العابِديِن أفضلُ التابعين ماتَ سنةَ ٩٣هـ.

فرجة: أي: فتحة في الجدارِ.

المختارة: اسمُ كتابٍ يشتملُ على الأحاديثِ الجيادِ الزائِدةِ على الصحيحين لمؤلِّفِه ضياءِ الدينِ محمدِ بنِ عبدِالواحدِ المقدسيِّ الحنبليِّ ـ رحمه الله \_.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه النهي عن قصدِ قبرِ النبيِّ عَلَيْهُ لأجلِ الدعاءِ عنده، فغيرُهُ مِنَ القبورِ منْ بابِ أولى؛ لأنَّ ذلك نوعٌ مِنِ اتخاذِهِ عيداً، وهو وسيلةٌ إلى الشركِ.

## ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ النهيُ عَنِ الدعاءِ عندَ قبرِ النبيِّ ﷺ؛ حمايةً لِحِمَىٰ التوحيدِ.
  - ٢ \_ مشروعيةُ إنكارِ المنكرِ وتعليمِ الجاهلِ.
  - ٣ المنعُ مِنَ السفرِ لزيارَةِ قبرِ الرسولِ ﷺ؛ حمايةً للتوحيدِ.
- ٤ ـ أنَّ الغرضَ الشرعيَّ منْ زيارةَ قبرِهِ ﷺ هو السلامُ عليه فَقَطْ؛ وذَلِكَ يَبلغُهُ مِنَ القريبِ والبعيدِ.

## بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ بَعْضَ هَذِهِ الأُمَّةِ يَعْبُدُ الأَوْثَانَ

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبِّتِ وَٱلطَّاعُوتِ ﴾ [النساء: ٥١].

مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد: أنَّ المصنفَ لمَّا ذَكَرَ التوحيدَ وما يُنَافِيه أو يُنْقِصُه مِنَ الشركِ، ذَكَرَ في هذا البابِ أنَّ هذا الشركَ لابُدَّ أن يقع في هذه الأمةِ، وقصد بذلك الردَّ على عُبَّادِ القبورِ الذين يفعلونَ الشركَ ويقولُون: لا يقع في هذه الأمةِ المحمديةِ شركٌ، وَهُمْ يقولُون: لا إلله إلا الله محمدٌ رسولُ اللهِ.

الأوثان: جمعُ وثنٍ، وهو ما قُصِدَ بنوعٍ مِنْ أنواعِ العبادَةِ مِنَ القبورِ والمشاهِدِ وغيرهَا.

ألم تَرَ: أَلَمْ تَنْظُرْ.

الذين أوتوا: أُعْطُوا وهُمُ اليهودُ والنصاري.

نصيباً: حظًا.

يؤمنون: يُصَدِّقُون.

بالجبتِ: وهو كلمةٌ تقعُ على الصنم والكاهِن والساحِرِ.

والطاغوت: مِنَ الطغيانِ وهو مجاوزةُ الحدِّ، فكُلُّ مَنْ تجاوَزَ المقدارَ والحدَّ فهو طاغوتٌ، والمرادُبهِ هنا الشيطانُ.

المعنى الإجماليُّ للآية: يقولُ اللهُ سبحانه لنبيَّه ﷺ على وجهِ التَّعَجُّبِ والاستنكارِ! ألم تنظُرْ إلى هؤلاءِ اليهودِ والنصارى الذين أعْطُوا حظًّا مِنْ كتابِ اللهِ الذي فيه بيانُ الحقِّ مِنَ الباطلِ، ومع هذا يصدقون بالباطِل مِنْ عبادةِ الأصنامِ والكهانةِ والسحرِ، ويطيعون الشيطانَ في ذلك.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنّه إذا كانَ الذين أوتوا نصيباً مِنَ الكتابِ يؤمنون بالجبتِ والطاغوتِ، فهذه الأُمةُ التي أوتيت القرآنَ لا ينكرُ ولا يستبعدُ أَنْ تعبدَ الجبتَ والطاغوتَ؛ لأنّ الرسولَ ﷺ أُخبرَ أنه سيكونُ في هذه الأمة من يفعلُ مثلَ فِعْلِ اليهودِ والنصارى موافقةً لهم ولو كان يبغضُهَا ويعرفُ بُطْلانها.

### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ ـ أنَّـه سيكـونُ في هـذه الأمـةِ مَـنْ يعبـدُ الأوثـانَ كمـا حَـدَثَ
   لليهودوالنصارى.
- ٢ ـ أنَّ الإيمانَ بالجبتِ والطاغوتِ في هذا الموضِعِ معناهُ موافقةُ
   أصحابها ولوكان يبغضُها ويعرفُ بُطْلانها.
  - ٣ \_ أن الكفرَ بالجبتِ والطاغوتِ واجبٌ في جميعِ الكتبِ السماويةِ .
- ٤ وجوبُ العملِ بالعلمِ، وأنَّ مَنْ لمْ يعملْ بعلمِهِ ففيهِ شبهُ مِنَ اليهودِ
   والنصارى.

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ قُلْ هَلْ أَنْيِنْكُمْ مِشَرِ مِّن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ اللَّهِ مَن لَّعَنهُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ الطَّعْفُوتُ ﴾ [المائدة: ١٠].

قُلْ: الخطابُ لمحمدٍ عَلَيْكُور.

هل أُنْبِئُكُمْ: أُخْبِرُكُمْ.

بشرِّ مِنْ ذَلكَ: الذي ذكرتُمْ في حقِّنَا مِنَ الذَّمِّ زوراً وبهتاناً من قولكم في حقنا: (ما رأينا شراً منكم).

مثوبة عندَ الله: أي: جزاءً عندَهُ يومَ القيامةِ نُصِبَ على التمييزِ، وهذا يَصْدُقُ عليكُمْ أَنتُم أَيُّها المتصفُون بهذِهِ الصفاتِ لا نَحْنُ.

من لَعَنَهُ الله: طَرَدَهُ وأَبعَدَهُ مِنْ رحمتِهِ.

وغضِبَ عليه: غَضَباً لا يَرْضَى بَعْدَه.

وجعلَ منهُمُ القردةَ: وهُمْ: أصحابُ السبتِ مِنَ اليهود.

والخنازير: وهم كفارُ مائدةِ عيسىٰ من النصارىٰ. وقِيلَ كِلاَ المَسْخَيْنِ في أصحابِ السبتِ مِنَ اليهودِ. فالشبابُ مُسِخُوا قردةً والشَّيُوخُ مُسِخُوا خَنَازِيرَ.

وعبدَ الطاغوتَ: أي: وَجَعَلَ منهم من عَبَدَ الشَّيطانَ أَيْ: أَطَاعَهُ فِيمَا سَوَّلَ لَهُ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يقولُ تعالى لنبيّه: قُلْ لهؤلاءِ الذين اتَّخذوا دِينَكُم هُزُواً وَلَعِباً مِنْ أَهلِ الكتابِ: هَلْ أُخْبِرُكُم بمن ينالُ شرَّ الجزاءِ يومَ القيامةِ عندَ اللهِ؛ إنَّه من اتَّصفَ بهذه الصفاتِ الَّتي هي الإبعادُ

عَنْ رحمةِ اللهِ، ونيلِ غَضَبِهِ الدائِمِ، ومن مُسِخَتْ صُورَتُهُ ظاهراً بتحويلِهِ إلى قردٍ أو خنزيرٍ، وباطناً بطاعةِ الشيطانِ وإعراضِهِ عَنْ وَحْيِ الرحمنِ. وهذه الصفاتُ إنما تنطبقُ عليكم يا أهلَ الكتابِ ومن تشبه بكم لا علينا.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّه إذا كان في أهلِ الكتابِ مَنْ عَبَدَ الطاغوتَ مِنْ دونِ اللهِ، فكذلك يكونُ في هذه الأمةِ مَنْ يفعلُ ذلك .

## ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ وقوعُ الشركِ في هذه الأمةِ، كَمَا كَانَ في اليهودِ والنصارى مَنْ عَبَدَ
   الطاغوت.
- ٢ ـ محاجة أهلِ الباطِلِ وبيانُ ما فِيهِم منَ العيوبِ إذا نبزوا أهلَ الحقّ بِمَا ليسَ فِيهم .
  - ٣ أنَّ الجزاء إنَّما يكونُ على الأعمالِ، ويكونُ مِنْ جنسِ العملِ.
    - ٤ \_ وصفُ اللهِ بأنَّه يغضبُ ويلعنُ العصاة .
    - ٥ \_ أنَّ طاعةَ الشيطانِ هي منشأُ الشركِ باللهِ.

وَقَوْلِهِ: ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ غَلَبُواْ عَلَىٰٓ أَمْرِهِمْ لَنَتَخِذَتَ عَلَيْهِم مَسْجِدًا شَ ﴾ [الكهف: ٢١].

الذين غَلَبُوا على أمرِهِم: أي على أمرِ أصحابِ الكهفِ وهُمْ أصحابُ الكلمةِ والنفوذِ.

لنتَّخِذَنَّ عليهم: حَوالَهُم.

مسجداً: يُصَلَّى فيه ويَقْصِدُهُمُ الناسُ ويتبرَّكُونَ بِهِم.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يخبرُ تعالى عَنِ الذين غَلَبوا على أمرِ أصحابِ الكهفِ على وجْهِ الذَّمِّ لهم أنَّهم قالوا لنتخذنَّ حولَهُم مصلًى يقصِدُهُ الناسُ ويتبرَّكون بِهِم.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ : أنَّ فِيهَا دليلاً على أنَّه سيكونُ في هذه الأمةِ مَنْ يتخذُ المساجِدَ على القبورِ، كَمَا كَانَ يفعلُهُ مَنْ كَانَ قَبْلَهُم.

## د\_ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ ـ تحريمُ اتخاذِ المساجِدِ على القبورِ والتحذيرُ مِن ذلِكَ ؛ لأنَّه يُؤدِّي إلى الشركِ.
- ٢ \_ أنَّه سيكونُ في هذه الأمةِ من يتخذَ المساجِدَ على القبورِ كمَا فَعَلَهُ مَنْ
   كان قَبْلَهُم.
  - ٣ التحذيرُ مِنَ الغلوِّ فِي الصَّالِحِين.
  - ٤ \_ أنَّ اتخاذَ المساجِدَ على القبورِ مِنَ الغلوِّ فِي الصَّالِحِين .

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ \_ رَضِي اللهُ عَنْهُ \_ أَنَّ رِسُولَ الله ﷺ قَالَ: «لَتَتَّبِعُنَّ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ حَذْوَ الْقُذَّةِ، بِالْقُذَّةِ حَتَّى لَوْ دَخَلُوا جُحْرَ ضَبِّ لَدَخَلْتُمُوه » قالوا: يَا رَسُولَ اللهِ، الْيَهُودُ والنَّصَارَى؟ قَالَ: «فَمَنْ؟ »(١) أُخْرِجَاهُ.

سَنَنَ: بفتح السينِ أي: طريق.

مَنْ كَانَ قَبْلُّكُم: أي الذين قَبَلَكُم مِنَ الأُمم.

حَذْق : منصوب على المصدر أي : تَحْذُونَ حَذْوَهم .

القُذَّةِ: بضمَّ القافِ: واحدةُ القُذَذِ وهي ريشُ السهمِ. وله قذَّتَان متساوِيتَانِ.

حتَّى لَوْ دَخَلُوا جُحْرَ ضَبِّ: أي: لَو تصوِّرَ دُخُولَهُم فِيهِ مع ضِيقِهِ. للدخلْتُمُوه: لشدَّةِ سلوكِكُمْ طريقَ مَنْ قَبْلَكُم.

قالوا: يا رسولَ الله، اليهودُ والنصارى: أي: أهُـمُ اليهودُ والنصارى الذين نتبعُ سُنَنهُم، أو تعني اليهودَ والنصارى .

قال: فَمَنْ؟ استفهامٌ إنكاريُّ أي: فَمَنْ هُمْ غيرَ أولئك.

أخرجاهُ: أي: البخاريّ ومسلم. وهذا لفظُ مسلم.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ ﷺ خبراً معناه النهيُ عمَّا يتضمَّنه هذا الخبرُ: أنَّ أُمَّتَه لا تدعُ شيئاً مِمَّا كان يفعلَهُ اليهودُ والنصارى إلاَّ فعلتُهُ كلَّه، لا تتركُ منه شيئاً ولو كان شيئاً تافهاً. ويؤكدُ هذا الخبرَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٣٤٥٦) ومسلم برقم (٢٦٦٩).

بأنواع مِنَ التأكيداتِ، وهي اللامُ الموطئةِ للقسمِ، ونونُ التوكيدِ، ووصفًا مشابَهَتِهِم بأنَّها كمشابهةِ قذةِ السهمِ للقذةِ الأخرى، ثم وصفها بما هو أدقُ في التشبُّه بهم؛ بحيثُ لو فعلوا شيئاً تافهاً غريباً لكانَ في هذه الأمةِ من يفعلُه تشبُّهاً بهمْ.

## مناسبة الحديثِ للباب:

أَنَّ فيه دليلاً على وقوع الشركِ في هذه الأمةِ؛ لأنَّه وُجِدَ في الأممِ قَبْلَنَا، ويكونُ في هذه الأمةِ من يفعلُهُ اتباعاً لهم.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ \_ وقوعُ الشركِ في هذهِ الأمةِ تقليداً لِمَنْ سَبَقَهَا مِنَ الأُمم.
- ٢ \_ عَلَمٌ مِنْ أعلام نبوتِهِ حيثُ أُخبرَ بذلِكَ قبلَ وقوعِهِ فوقعَ كَمَا أخبرَ.
  - ٣ ـ التحذيرُ مِنْ مشابهةِ الكفار.
- ٤ ـ التحذيرُ مما وَقَعَ فيه الكفارُ مِنَ الشركِ باللهِ وغيرِهِ مِمَّا حَرَّمَ اللهُ تَعَالَى.

وَلِمُسْلَمٍ عَنْ ثَوْبَانَ ـ رَضِي اللهُ عنه ـ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: 
﴿ إِنَّ اللهَ زَوَى لَي الأَرْضَ، فَرَأَيثُ مُشَارِقَهَا وَمَغَارِبِهَا، وإِنَّ أُمَّتِي سَيَبُلْغُ مُلْكُهَا مَا زُوي لِي مِنْها. وأَعْطِيتُ الْكَنْزَيْنِ الأَحْمَرَ وَالأَبيُضَ. وإنِّي سألْتُ رَبِّي لأُمَّتِي أَنْ لا يُهلِكها بِسَنة بِعَامَة ، وَأَنْ لا يُسلِّطَ عَلَيْهِمْ عَدُوًّا مِنْ سوى أَنْفُسِهِمْ، فَيَسْتَبيحَ بيْضَتَهُمْ، وإنَّ لا يُسلِّطَ عَلَيْهِمْ عَدُوًّا مِنْ سوى أَنْفُسِهِمْ، فَيَسْتَبيحَ بيْضَتَهُمْ، وإنَّ لا يُسلِّطَ عَلَيْهِمْ عَدُوًّا مِنْ سوى أَنْفُسِهِمْ، فَيَسْتَبيحَ بيْضَتَهُمْ، وإنَّ لا أُسلِّطَ عَلَيْهِمْ عَدُوًّا مِنْ سوى أَنْفُسِهِمْ، فَيَسْتَبيحَ بيْضَتَهُمْ، وإنَّ لا أُسلِّطَ عَلَيْهِمْ عَدُوًّا مِنْ سوى أَنْفُسِهِمْ، فَيَسْتَبيحَ بيْضَتَهُمْ ولو اجْتَمَع عَلَيْهِمْ مَنْ بأَقْطارِهَا، وأَنْ لا أُسلِّطَ عَلَيْهِمْ مَنْ بأَقْطارِهَا، ومَن بَعْضُهمْ بَعْضُهمْ بَعْضُهمْ بَعْضُهمْ بعضاً ويَسبي بعْضُهمْ بعضاً »(١).

ورَوَاهُ البرقانيُّ في صَحيحِهِ، وَزَادَ: «وإِنَّما أَخافُ عَلَى الْمُعْلِينَ، وإِذَا وَقَعَ عَلَيْهِمُ السَّيْفُ لَمْ يُرْفَعْ إلى يَوْمِ الْقَيَامَةِ، وَلاَ تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَلْحَقَ حَيٌّ مِنْ أُمَّتِي بِالْمُشْرِكِينَ، الْقِيَامَةِ، وَلاَ تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَلْحَقَ حَيٌّ مِنْ أُمَّتِي بِالْمُشْرِكِينَ، وَإِنَّه سَيكُونُ في أُمَّتِي كَذَّابُونَ وَحَتَّى تَعْبُدَ فِيهُ مَنْ غَذَّابُونَ عَلَى الْوَثَانَ، وَإِنَّه سَيكُونُ في أُمَّتِي كَذَّابُونَ اللَّهُ وَلا مَن كُلُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ ولا من طائِفَةُ مَنْ أُمَّتِي عَلَى الْحَقِّ مَنْصورةً لاَ يَضرُهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ ولا من خَالفَهُم حَتَّى يَأْتِي أَمْرُ اللهُ تَبَارَكَ وتَعَالَى».

ترجمةُ ثوبانَ: هو: مولى رسولِ الله ﷺ صَحِبَهُ ولاَزَمَهُ وسكَنَ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (٢٨٨٩).

بعدَهُ الشامَ، وماتَ بحمصَ سنةً ٤٥هـ.

زَوَى لي الأرضَ: طَوَاهَا وجعلَها مجموعة كهيئة كفّ في مرآةٍ ينظُرُه، فأبصر ما تملُكُهُ أُمَّتَهُ مِنْ أقصى مشارقِ الأرضِ ومغارِبهَا.

مازُوِيَ لي منها: يحتملُ أن يكونَ مبنيًّا للفاعلِ، وأنْ يكونَ مبنيًّا للمفعولِ.

الكنزين: كنزُ كسرى وهو مَلِكُ الفرسِ وكنزَ قيصرَ وهو مَلِكُ الروم.

الأحمرَ: عبارةٌ عَنْ كنزِ قيصرَ، لأنَّ الغالبَ عندَهُم كان الذهبُ.

والأبيض: عبارةٌ عن كُنزِ كِسْرى، لأَنَّ الغالبَ عندَّهُم كَانَ الجوهرُ والفضةُ. والأحمرَ والأبيضَ منصوبان على البدلِ.

بسنة: السنة : الجدب .

بعامّة: صفةٌ لسنةٍ رُوِيَ بالباءِ وبحذْفِهَا ـ أي: جدبٌ عامٌ يكونُ بِهِ الهلاكُ العامُ.

من سِوَى أنفسِهِمْ: أي: مِنْ غيرِهِم مِنَ الكفارِ.

بَيْضَتَهُم: قِيلَ ساحَتُهُم وما حَازُوه مِنَ البلادِ، وقِيلَ معظمُهُم وجماعَتُهُم.

حتى يكونَ بعضُهُم يهلكُ بعضاً: أي: حتَّى يوجدَ ذلك منهم، فعندَ ذَلِكَ يسلِّطُ عليهم عَدُوَّهُم مِنَ الكفارِ.

الأئمةَ المضلِّين: أي: الأمراءَ والعلماءَ والعبادَ الذين يقتدي بِهُمُ الناسُ.

وإذا وَقَعَ عليهمُ السيفُ: أي: وقعتِ الفتنةُ والقتالُ بينهم. لم يرفعُ إلى يومِ القيامةِ: أي: تبقَى الفتنةُ والقتالُ بينهم.

يلحق حيٌّ مِنْ أُمَّتِي: الحيُّ واحدُ الأحياءِ وهي القبائلُ.

بالمشركين: أي: ينزلون مَعَهُم في دِيَارِهِم.

فثامٌ: أي: جماعاتٌ.

خاتمُ النبيين: أي: آخرُ النبيين.

حتَّى يأتيَ أمرُ اللهِ: الظاهرُ أن المرادَ بِهِ: الريحُ الطيبةُ التي تقبضُ أرواحَ المؤمنين.

تبارك: كَمُلَ وتعاظَمَ وتقدَّسَ، ولا يُقالُ إلاَّ للهِ.

وَتَعَالَى: تَعَاظُمُ وكَمُلَ عُلُوهُ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: هذا حديثُ جليلٌ يشتملُ على أمورٍ مهمةٍ وأخبارِ صادقةٍ، يخبرُ فيها الصادقُ المصدوقُ على أنَّ الله سبحانه جمع له الأرض حتَّى أبصرَ ما تملكُهُ أمتُهُ مِنْ أقصى المشارِقِ والمغارِب، وهذا خبرٌ وُجِدَ مخبرُهُ، فقد اتسعَ ملْكُ أمتِهِ حتَّى بلغَ مِنْ أقصىٰ المغربِ إلى أقصىٰ المشرقِ، وأخبرَ أنه أعطي الكنزين فوقع كما أخبرَ، فقد حازتُ أمتُهُ ملكي كسرى وقيصر بما فيهما مِنَ الذهبِ والفضةِ والجوهرِ، وأخبرَ أنه سألَ ربَّه لأمتهِ أنْ لا يهلكَهُمْ بجدبِ عامٌ ولا يُسلّطُ عليهم عدوًا مِنَ الكفارِ يستولِي على بلادِهم ويستأصلُ جماعتَهُم. وأنَّ عليهم عدوًا مِنَ الكفارِ يستولِي على بلادِهم ويستأصلُ جماعتهُم. وأنَّ للاختلافِ والتفرقِ والتناحُرِ فيما بينها \_ فإذا وُجِدَ ذلك سلَّطَ عليهم عدوًهُم منَ الكفارِ، وقد وقع كما أخبرَ حينما تفرقتِ الأمةُ. وتخوّفَ \_ عليهم عدوًهُم منَ الكفارِ، وقد وقع كما أخبرَ حينما تفرقتِ الأمةُ. وتخوّفَ \_ عليهم عدوًهُم منَ الكفارِ، وقد وقع كما أخبرَ حينما تفرقتِ الأمةُ. وتخوّفَ \_ عليهم في ضلالِهِم. وأخبرَ أنَّها إذا وقعتِ الفتنةُ والقتالُ في الأمةِ يقتدون بهم في ضلالِهِم. وأخبرَ أنَّها إذا وقعتِ الفتنةُ والقتالُ في الأمةِ فإنَّ ذلك يستمرُ فيها إلى يومِ القيامةِ وقد وقع كما أخبرَ، فمنذُ حدثتِ فإنَّ ذلك يستمرُ فيها إلى يومِ القيامةِ وقد وقع كما أخبرَ، فمنذُ حدثتِ

الفتنةُ بمقتلِ عثمانَ رضي اللهُ عنه وهي مستمرةٌ إلى اليوم. وأخبرَ أن بعضَ أمتِهِ يلحقون بأهلِ الشركِ في الداروالديانةِ. وأن جماعاتٍ مِنَ الأُمة ينتقلونَ إلى الشركِ وقد وقع كما أخبرَ، فعبدتِ القبورُ والأشجارُ والأحجارُ. وأخبرَ عن ظهورِ المدّعِين للنبوةِ ـ وأن كُلَّ من ادعاها فهو كاذبُ ؛ لأنها انتهتْ ببعثتِهِ عَلَيْ . وبشرَ عَلَيْ ببقاءِ طائفةٍ مِنْ أُمتِهِ على الإسلامِ رغمَ وقوعِ هذه الكوارِثِ والويلاتِ، وأنَّ هذه الطائفةَ مع قلّتِها لا تتضررُ بكيدِ أعدائِها ومخالِفِيها.

مناسبة الحديثِ للبابِ: أنَّ النبيَّ ﷺ أخبرَ فيه أنَّ جماعاتٍ مِنْ أمتِهِ ستعبدُ الأوثانَ؛ ففيه الردُّ على من أنكرَ وقوعَ الشركِ في الأُمةِ.

## ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ \_ وقوعُ الشركِ في هذه الأمةِ والردُّ على مَنْ نفَى ذلك.
- ٢ \_ علمٌ مِنْ أعلام نبوتِه ﷺ حيثُ أخبرَ بأخبارِ وَقَعَ مضمونُهَا كَمَا أُخبرَ.
- ٣ كمالُ شفقتِه عَلَيْ بأمتِه حيثُ سَأَلَ ربَّه لَهَا ما فِيهِ خيرَهَا وأعظمُهُ التوحيدُ، وتخوَّف عليها ما يضرُّهَا وأعظمُهُ الشركُ.
  - ٤ \_ تحذيرُ الأمةِ مِنَ الاختلافِ ودعاةِ الضلالِ.
    - ٥ \_ ختمُ النبوةِ بهِ ﷺ.
- ٦ البشارةُ بأنَّ الحقَّ لا يزولُ بالكليةِ وببقاءِ طائفةٍ عليه لا يضرُّهَا مَنْ خَلَهَا ولا مَنْ خَالَفَها.

# بَابُ مَاجَاءَ في السِّحر

وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَـدْ عَـكِمُواْ لَمَنِ ٱشْتَرَىٰهُ مَا لَهُ فِي ٱلْآخِـرَةِ مِنَ خَلَقَ ﴾ [البقرة: ١٠٢].

وَقَوْلِهِ: ﴿ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّاعْنُوتِ ﴾ [النساء: ٥١].

قَالَ عُمَرُ: الْجِبْتُ السِّحْرُ. والطَّاغُوتُ: الشيْطَانُ.

وَقَالَ جَابِرٌ: الطَّواغِيتُ: كُهَّانٌ كَانَ يَنْزِلُ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ في كُلِّ حيِّ وَاحِدٌ.

مناسبة البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّه لمَّا كانَ السحرُ مِنْ أنواعِ الشركِ إِذْ لا يأتي السحرُ بدونِ الشركِ، عقدَ لَهُ المصنفُ هذا البابَ في كتابِ التوحيدِ؛ ليبينَ ذلك تحذير أمنهُ.

ما جاء: أي: مِنَ الوعيدِ وبيانِ منافاتِهِ للتوحيدِ وتكفير فاعِلِهِ.

في السحر: السحرُ في اللغةِ: عبارةٌ عمَّا خَفِيَ ولَطُفَ سَبَبُهُ. وشرعاً: عزائمُ ورُقَّى وكلامٌ يتكلمُ بِهِ وأدويةٌ وتدخيناتٌ وعقدٌ، يؤثرُ في القلوبِ والأبدانِ، فيمرضُ ويقتلُ ويفرقُ بينَ المرءِ وزوجِهِ.

ولقد علموا: أي: علمَ اليهودُ الذين استبدلوا السَّحرَ عن متابَعَةِ الرسل.

لمن اشتراه: أي: رَضِي بالسحرِ عوضاً عَنْ شرعِ اللهِ ودينهِ . من خلاقٍ: من نصيبٍ . الجبتُ: كلمةُ تقعُ على الصنمِ والساحِرِ والكاهِنِ. وتفسيرُ عمرَ لَهُ بالسحرِ من تفسير الشيءِ ببعضِ أفرادِهِ.

الطاغوتُ: مِنَ الطغيانِ وهو: مجاوزةُ الحدِّ، فكُلُّ منْ تجاوزَ المقدارَ والحدَّ في العصيانِ فهو طاغوتُ.

الطواغيث كهانٌ: المرادُ بِهِ أَنَّ الكهانَ مِنَ الطواغيتِ فهو مِنْ أفرادِ المعنى وليسَ المرادُ الحصرَ.

ينزلُ عليهم الشيطانُ: أي: الشياطين لا إبليسَ خاصةً فهو اسم جنس.

في كُلِّ حيٍّ: في كُلِّ قبيلةٍ.

المعنى الإجماليُّ للآيتين: يقولُ تعالى: ولقدْ علِمَ اليهودُ الذين استبدلوا السحرَ عن متابعةِ الرسلِ والإيمانِ باللهِ لمن استبدلَ السحرَ بكتابِ اللهِ ومتابعةِ رسلِهِ مَا لَهُ نصيبٌ فِي الآخرةِ، وفي الآيةِ الثانيةِ: يخبرُ تعالى عَنِ اليهودِ أنهم يصدقون بالجبتِ الذي منه السحرُ.

مناسبةُ الآيتين للبابِ: أنهما يدلآنِ على تحريمِ السحرِ وأنَّه مِنَ الجبتِ.

## ما يُستفادُ مِنَ الآيتين:

- ١ \_ تحريمُ السحرِ.
  - ٢ \_ كفرُ الساحِرِ.
- ٣ \_ الوعيدُ الشَديدُ لمن أعرضَ عن كتابِ اللهِ، واستبدلَ بِهِ غيرَهُ.
- ٤ ـ أنَّ السحرَ مِنَ الشركِ المنافي للتوحيد؛ لأنَّه استخدامٌ للشياطين وتعلَّقٌ بِهِمْ.

وَعَنْ أَبِي هُرَيرَةً رضِيَ الله عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ الله قالَ: «اجْتَنِبُوا الله قالَ: «اجْتَنِبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ» قَالُوا: يَا رسُولَ اللهِ، وَمَا هُنَّ؟ قَالَ: «الشَّرْكُ باللهِ، والسِّحُرُ، وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إلاَّ بِالحَقِّ، وَأَكْلُ الرِّبَا، وَأَكْلُ مَالِ الْيَتِيمِ، والتَّولِّي يَوْمَ الزَّحْفِ، وَقَذْفُ الْمُحْصَنَاتِ الْعَافِلاَتِ الْمُؤْمِنَاتِ» (١٠).

هذا الحديثُ رواهُ البخاريُّ ومسلمٌ.

اجتنبوا: أبعدوا.

الموبقاتِ: المهلكاتِ، سُمِّيتْ موبقاتٌ؛ لأنها تهلكُ فاعِلُهَا فِي الدنيا والآخرة.

الشركُ باللهِ: بأن يجعلَ للهِ ندًّا يدعُوهُ ويرجُوهُ ويخافُهُ.

الَّتي حرَّم اللهُ: أي: حرَّم قتلَهَا.

إلاّ بالحقِّ: أي: بفعلٍ موجبٍ للقتلِ.

وأكلُ الرِّبا: أي؛ تناولُهُ بأيّ وجْهِ.

وأكلُ مالِ اليتيمِ: يعني: التعدِّي فيه ـ واليتيمُ: مَنْ ماتَ أبوه وهو دونَ البلوغ.

التولِّي يومَ الزحفِ: أي الإِدبارُ مِنْ وجوهِ الكفارِ وقتَ القتالِ.

وقذفُ المحصناتِ: رميهُنَّ بالزِّنا \_ والمحصناتُ: المحفوظاتُ من الزنا. والمرادُ: الحرائرُ العفيفاتُ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري برقم (۲۷٦٦) ومسلم برقم (۸۹) وأبو داُود برقم (۲۸۷٤).

الغافلاتِ: عَنِ الفواحِشِ وما رمينَ بِهِ ـ أي البريئاتِ.

المؤمناتِ: باللهِ.

المعنى الإجماليُّ للحديث: يأمرُ عَلَيْهُ أُمتَهُ بالابتعادِ عن سبع جرائِمَ مهلكاتٍ، ولما سُئِلَ عنها ما هِيَ؟ بيَّنهَا بأنَّها الشركُ باللهِ، باتخاذِ الأندادِ لَهُ من أيِّ شكلِ كانتْ، وبدأ بالشركِ؛ لأنَّه أعظمُ الذنوب، وقتلِ النفسِ التي مَنعَ اللهُ من قتلِهَا إلا بمسوغ شرعيٍّ، وتناولِ الربا بأكلٍ أو بغيرِهِ مِنْ وجوهِ الانتفاع، والتعدِّي على مالِ الطفلِ الذي ماتَ أبوهُ، والفرارِ مِنَ المعركةِ مَعَ الكفارِ، ورمي الحرائِر العفيفاتِ بالزنا.

وجْهُ سياقِ الحديثِ في بابِ السحرِ: أنَّ فيه دليلًا على تحريمِ السحرِ واعتبارِهِ مِنَ الكبائر المهلكةِ.

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ تحريمُ الشركِ، وأنَّه هو أكبرُ الكبائرِ وأعظمُ الذنوبِ.
- ٢ تحريمُ السحرِ، وأنَّه مِنَ الكبائرِ المهلكةِ ومن نواقض الإسلام.
  - ٣ تحريمُ قتلِ النفسِ بغيرِ حقٍّ.
- ٤ جوازُ قتلِ النفسِ إذا كان بحقٌ كالقصاصِ والردةِ والزنا بعدَ إحصان.
  - ٥ \_ تحريمُ الربا وعظيمِ خطرِهِ.
  - ٦ \_ تحريمُ الاعتداءِ على مالِ الأيتام.
    - ٧ تحريمُ الفرار مِنَ الزحفِ.
    - ٨ تحريمُ القذفِ بالزنا واللواطِ.
  - 9 \_ أنَّ قذفَ الكافرِ ليسَ مِنَ الكبائِرِ.

وَعَنْ جُنْدَبِ مرفوعاً: «حَدُّ السّاحِرِ ضربهُ بِالسَّيْفِ» رَوَاهُ التِّرمِذيّ. وقَالَ: الصحِيحُ أَنَّهُ مَوْقُوفٌ (١).

وَفِي صَحِيحِ البُخَارِيِّ عَنْ بَجَالَةَ بْنِ عَبَدَةً قَالَ: كتب عُمَرُ ابْنُ الخطّابِ: «أَنِ اقْتُلُوا كلَّ سَاحِرٍ وَسَاحِرةٍ». قَالَ: فَقَتَلْنَا ثَلاثَ سَوَاحِرَ (٢).

وَصَحَّ عَنْ حَفْصَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّهَا أَمَرَتْ بِقَتْلِ جَارِيَةٍ لَها سَحَرَتْهَا. فَقُتِلَتْ<sup>(٣)</sup>. وكذَلِكَ صَحَّ عَنْ جُنْدَبِ.

قَالَ أَحْمَدُ: عَنْ ثَلاثَةٍ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ عَيَّكِيٍّ.

حدُّ الساحِرِ: أي: عقوبَتُهُ.

ضربه بالسيف: أي: قتلُه ، روي «ضربه» بالهاءِ والتاءِ.

موقوفٌ: أي: مِنْ كلام الصحابِيِّ لاَ مِنْ كلام النبيِّ ﷺ.

عن ثلاثة مِنْ أَصحابِ رَسولِ اللهِ: هم: عمرُ ، وحفصة ، وجندب . مناسبةُ الآثارِ للبابِ: أنَّ فيها بيانَ حدِّ الساحِرِ بأنَّه القتلُ ؛ مما يدلُّ

على عِظَمِ جريمَةِ السحرِ وأنَّه مِنَ الكبائِرِ .

ما يُستفادُ مِنَ الآثارِ:

١ \_ بيانُ حدِّ الساحِر وأنَّه يقتلُ ولا يستتابُ.

٢ \_ وجودُ تعاطِي السحرِ في المسلمين على عهدِ عمرَ فكيفَ بِمَنْ بعدَهُ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي برقم (۱٤٦٠)، والبيهقي في سننه الكبرى (۱۳٦/۸)، والحاكم في المستدرك (۲۰۰۶).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم (٣١٥٦) وأحمد في المسند (١٩٠/١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مالك في موطئه (٢/ ٨٧٢).

# بَابُ بَيَانِ شَيءِ مِنْ أَنْواعِ السِّخر

قَالَ أَحْمَدُ: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرِ حَدَّثَنَا عَوْفٌ عَنْ حَيَّانَ بْنِ الْعَلَاءِ حَدَّثَنَا قَطَنُ بْنُ قَبِيصَةَ عَنْ أَبِيهِ، أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «إِنَّ العِيَافَةَ وَالطَّرْقَ وَالطِّيرَةَ مِنَ الْجِبْتِ»(١).

قَالَ عَوْفٌ: العِيَافَةُ: زَجْرُ الطَّيْرِ، والطَّرقُ: الْخَطُّ يُخَطُّ بالأرْض.

وَالْجِبْتُ قَالَ الْحَسَنُ: رَنَّةُ الشَّيْطَانِ. إِسنادُهُ جَيِّدٌ.

ولأبِي دَاوُدَ والنَّسائِيِّ وابْنِ حِبَّانَ في صَحيحِهِ الْمُسْنَدُ مِنْهُ.

مناسبة هذا البابِ لكتابِ التوحيدِ: أَنَّ المصنفَ رحمه اللهُ لما ذكرَ في البابِ الذي قبلَ هذا السحرَ، ذكرَ في هذا البابِ شيئاً من أنواعِهِ ؟ لكثرةِ وقوعِهَا، وخفائِهَا على الناسِ، حتَّى ظنُّوهَا مِنْ كراماتِ الأولياءِ، وآلَ بهمُ الأمرُ إلى أَنْ عبَدُوا أصحابَهَا فوقَعُوا فِي الشركِ العظيم.

التراجم :

١ \_ أحمدُ هو: الإمامُ أحمدُ بنُ حنبلٍ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (٣/ ٤٧٧) وأبو داود برقم (٣٩٠٧)، وابن حبان كما في الموارد برقم (١٤٢٦).

- ٢ \_ محمدُ بن جعفرِ هو: المشهورُ بغندرِ الهذليِّ البصريِّ ثقةٌ مشهورٌ.
  - ٣ \_ عوفٌ هو: ابنُ أَبِي جميلةَ المعروفُ بَعوفِ الأَعرابيِّ ثقةٌ.
  - ٤ \_ عن أبيه هو: قبيصةُ بن المخارقِ الهلاليُّ صحابيٌّ مشهورٌ.
    - ٥ \_ الحسنُ هو: الحسنُ البصريُّ.

زجرُ الطير: التفاؤلُ بأسمائِهَا وأصواتَها وممرِّهَا.

مِنَ الجبتِ: أي: مِنْ أعمالِ السحرِ.

يخطُّ بالأرضِ: يخطُّهُ الرمالُون ويدعون به علمَ الغيبِ.

الجبتُ رنةُ السيطانِ: هذا تفسيرٌ للجبتِ ببعضِ أَفرَادِهِ. والرنةُ. الصوتُ، ويدخلُ فيه كُلُّ أصواتِ الملاهِي وأضافَهُ إلى الشيطانِ؛ لأنه يدعُو إليه.

ولأبي داودَ... إلخ: أي: أنَّ هؤلاءِ رووا الحديثَ واقتصروا على المرفوع منه ولم يذكروا تفسيرَ عوفٍ.

مناسبة الحديث للباب: بيانُ أنَّ العيافة والطرق والطيرة مِنَ الجبتِ الذي هو السحرُ المنافِي للتوحيدِ.

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ \_ تحريمُ ادعاءِ علم الغيبِ؛ لأنَّه يُنافِي التوحيدَ.
- ٢ \_ تحريمُ الطيرةِ؛ لأنَّها تنافِي التوحيدَ أوكمَالَهُ.
- ٣ \_ تحريمُ الملاهِي بأنواعِهَا؛ لأنها تنافِي طاعةَ اللهِ وكمالَ توحيدِهِ.
- ٤ ـ أنَّ الملاهِي بأنواعِهَا ـ مِنَ الأغانِي والمزاميرِ وسائِرِ آلاتِ اللهوِ ـ مِن
   رنةِ الشيطانِ الَّذي شأنهُ كلَّه الصدُّ عَنْ سبيل اللهِ.

وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنِ اقْتَبَسَ شُعْبَةً مِنَ السِّحْرِ زَادَ مَا وَتَبَسَ شُعْبَةً مِنَ السِّحْرِ زَادَ مَا زَادَ مَا زَادَ» (١) رَوَاهُ أَبُو داودَ بإِسْنَادٍ صَحيحٍ.

من اقتبس : من تعلَّم .

شعبةً: طائفةً وقطعةً.

شعبةً مِنَ السحرِ: المعلوم تحريمُهُ.

زادَ ما زادَ: يعني: كُلَّمَا زَادَ مِنْ علمِ النجومِ زادَ لَهُ مِنَ الإِثْمِ مثلَ إِثْمِ السَّحِرِ أو زادَ من اقتباسِ شعبِ السحرِ مثل ما زادَ من اقتباسِ علمِ النجوم.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ ﷺ في هذا الحديثِ خبراً معناه النهيُ والتحذيرُ أنَّ منْ تعلَّمَ شيئاً مِنَ التنجيمِ فقدْ تعلَّمَ شيئاً مِنَ السحرِ النهيُ والتحذيرُ أنَّ منْ تعلَّمُ شيئاً مِنَ السحرَ ؛ وذلك لأَنَّ التنجيمَ المحرمِ ، وكلَّما زادَ تعلُّمُه التنجيمَ زادَ تعلُّمُه السحرَ ؛ وذلك لأَنَّ التنجيمَ تحكمُ على الغيبِ، بحيثُ إنّ المنجمَ يحاولُ اكتشافَ الحوادِثِ المستقبلةِ التي هِيَ مِنْ علم الغيبِ الذي استأثرَ اللهُ بعلمِهِ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أَنَّ النبيَّ ﷺ أخبرَ فِيهِ أَنَّ التنجيمَ نوعٌ مِنْ أَنواع السحرِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود برقم (۳۹۰۵) وابن ماجه برقم (۳۷۲٦)، وأحمد في مسنده (۱/ ۳۱۷، ۲۷۷).

## ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ تحريمُ التنجيمِ الذي هو الإخبارُ عَنِ المستقبلِ اعتماداً على أحوال النجوم؛ لأنَّه مِنَ ادعاءِ علم الغيبِ .
  - ٢ \_ أنَّ التنجيمَ مِنْ أنواع السحرِ المنافِي للتوحيدِ.
  - ٣ \_ أنَّه كلَّما زاد تَعلُّمُه لَلتنجيم زادَ تعلُّمُه للسحرِ.

ولِلنَّسَائِيِّ مِنْ حَديثِ أَبِي هُرَيْرَةَ: «مَنْ عَقَدَ عُقْدةً ثُمَّ نَفَثَ فِيهَا فَقَدْ سَحَرَ، وَمَنْ سَحَر فَقَدَ أَشْرَكَ، وَمَنْ تَعَلَّقَ شَيْئاً وُكِلَ إِلَيْهِ»(١).

من عَقَدَ عقدةً: على شكلِ ما يفعلُهُ السحرةُ مِنْ عَقْدِ الخيوطِ ونحوِهَا.

ونفَتَ فيها: النفثُ هو: النفخُ مَعَ ريقٍ وهو دُونَ التفل.

فقد سَحَرَ: أي: فَعَلَ السحرَ المحرمَ.

ومن سَحَرَ فقد أشركَ: لأنَّ السحر لا يتأتَّى بدونِ الشركِ؛ لأنَّهُ استعانَةٌ بالشياطين.

ومن تعلَّق شيئاً وُكِلَ إليه: أي: من تعلَّق قلبُهُ بشيءٍ واعتمَدَ عليه وكلهُ اللهُ ُ إلى ذلِكَ الشيءِ وخذَلَهُ.

معنى الحديث إجمالاً: يبينُ عَلَيْهُ نوعاً مِنْ أنواعِ السحرِ وحكمه ، محذراً أُمته من تعاطِيهِ. فيقول: إنَّ مِنْ أنواعِ السحرِ أنْ يعقدَ العقدَ في الخيوطِ ونحوها، وينفخَ في تلك العقدِ نفخاً مصحوباً بالريقِ؛ وذلك أنَّ السحرة إذا أرادوا عمل السحرِ عقدُوا الخيوط، ونفثُوا على كُلِّ عقدة حتَّى ينعقدَما يريدون مِنَ السحرِ، فتتكيفُ نفسُهُ الخبيثةُ بالشرِّ، ويستعينُ بالشياطين، وينفخُ في تلك العقدِ، فيخرجُ مِنْ نفسِهِ الخبيثةِ نفَسٌ مقترنٌ بالشياطين، وينفخُ في تلك العقدِ، فيخرجُ مِنْ نفسِهِ الخبيثةِ نفَسٌ مقترنٌ

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي، وللجزء الأخير من الحديث شواهد يتقوّى بها أخرج الشاهد الترمذي برقم (٢١٦/٤).

بالريقِ الممازجِ للشرِ، ويستعينُ بالشياطين فيصيبَ المسحورُ بإذنِ اللهِ الكونيِّ القدريِّ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ؛ أنَّ فيه بيانَ نوعٍ مِنْ أنواعِ السحرِ، وهو سحرُ العقدِ المسمَّى بالعزيمةِ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ \_ بيانُ نوع مِنْ أنواع السحرِ وهو ما كان بواسطةِ العقدِوالنفثِ.

٢ - أنَّ السحر شركٌ؛ كأنَّه استعانةٌ بالشياطين .

٣ \_ أنَّ من اعتمدَ على غيرِ اللهِ خَذَلَهُ اللهُ وأذلُّه.

وعَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ رَضِي اللهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «أَلاَ هَلْ أُنَبِّ ثُكُمْ مَا العَضْهُ؟ هِي: النَّمِيمَةُ الْقَالَةُ بَيْنَ النَّاسِ»(١). رَوَاهُ مُسْلِمٌ.

ألاً: أداة تنبيهٍ.

أنبئكُمُ: أخبرُكُمْ.

العَضْةُ: بفتحِ العينِ وسكونِ الضادِ مصدرُ عَضَهَ يَعْضَهُ عَضْهًا بمعنى كذَبَ وسحرَ ونمَّ والمرادُبه هنا: السحرُ.

النميمة : نقل الحديثِ على وجهِ الإفسادِ.

القالةُ: كثرةُ القولِ وإيقاعُ الخصومَةِ بينَ الناسِ بما يُحكىٰ للبعضِ عَن البعض.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: أرادَ عَلَيْ أَن يُحَدِّرَ أُمتهُ عَنِ السعايةِ بينَ الناسِ بنقلِ حديثِ بعضِهِم في بعضٍ على وجهِ الإفسادِ، فافتتحَ حديثهُ بصيغةِ الاستفهام، ليكونَ أوقعَ في النفوسِ وأدعى للانتباهِ، فسألَهُمْ ما العَضْهُ - أي ما السحرُ - ثُمَّ أجابَ عن هذا السؤالِ - بأنَّ العَضْهَ هونقلُ الحديثِ بينَ الناسِ على وجهِ الإفسادِ وكثرةِ القولِ وإيقاعِ الخصومةِ بينهم؛ لأنَّ ذلك يفعلُ ما يفعلُهُ السحرُ مِنَ الفسادِ وتفريقِ القلوبِ.

مناسبة الحديثِ للبابِ: أنَّ النبيَّ ﷺ بيَّنَ فِيهِ أنَّ النميمةَ نوعٌ مِنْ أنواع السحرِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (٢٦٠٦).

## ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ أنَّ النميمة نوعٌ مِنْ أنواعِ السحرِ؛ لأنَّها تفعلُ ما يفعلُهُ السحرُ مِنَ التفريقِ بينَ القلوبِ والإِفسادِ بينَ الناسِ ـ لا أنَّ النمامَ يأخذُ حُكْمَ الساحِرِ مِنْ حيثُ الكفر وغيرهِ.
  - ٢ تحريمُ النميمةِ، وأنَّها مِنَ الكُبائِر.
- ٣ التعليمُ على طريقةِ السؤالِ والجوابِ، لأنَّ ذلِكَ أثبتُ فِي الذهنِ
   وأدعىٰ للانتباهِ.

وَلَهُمَا عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: ﴿إِنَّ مِنَ الْبِيَانِ لَسِحْراً »(١).

البيانُ: البلاغةُ والفصاحةُ.

لسحراً: أي: يعملُ عملَ السحرِ، فيجعلُ الحقَّ في قالبِ الباطِلِ والباطلَ في قالبِ الحقِّ، فيستميلُ قلوبَ الجهالِ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يبينُ عَلَيْ نوعاً آخرَ مِنْ أَنواعِ السحرِ وهو: البيانُ المتمثلُ فِي الفصاحَةِ والبلاغَةِ؛ لما يحدثُهُ هذا النوعُ مِنْ أَثرٍ في القلوبِ والأسماع؛ حتَّى رُبَّما يصورُ الحقَّ في صورةِ الباطِلِ والباطلَ في صورةِ الحقِّ؛ كما يفعلُ السحرُ. والمرادُ ذمُّ هذا النوعِ مِنَ البيانِ الذي يلبسُ الحقَّ بالباطِلِ ويموّه على السامِع.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه بيانَ نوعٍ مِنْ أنواعِ السحرِ وهو بعض البيان.

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ \_ بيانُ نوع منْ أنواع السحرِ وهو البيانُ الذي فِيه تمويه وتلبيسٌ.

٢ ـ ذمُّ هذا النوع مِنَ البيانِ ـ وأمَّا البيانُ الذي يوضِّحُ الحقَّ ويقررُهُ
 ويبطلُ الباطلَ ويدحضُهُ فهو ممدوحٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٥١٤٦) ومسلم برقم (٨٦٩).

# بَابُ مَا جَاءَ في الْكُهَّانِ وَنَحُوهِم

رَوَى مُسْلِمٌ في صحيحِهِ عَنْ بعضِ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ عن النَّبِيِّ عَلَيْهُ عن النَّبِيِّ عَلَيْهُ عَنْ شَيءٍ فَصَدَّقَهُ لَمْ تُقْبَلُ لَهُ صَلاَةٌ أَرْبَعِينَ يَوْماً »(١).

الكهان: جمع كاهن وهو الذي يخبر عن المغيبات في المستقبل اعتماداً على الاستعانة بالشياطين.

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: لَمَّا كَانَ الكهانُ ونحوُهُم يدَّعُونَ علمَ الغيبِ الَّذي قَدِ اختصَّ بِه اللهُ تعالى، وذلك دعوى مشاركةِ اللهِ تعالى في علم الغيب، أرادَ المصنفُ أنْ يبينَ في هذا البابِ ما جاءَ في حقِّهم وحقِّ من صدَّقَهُم مِنَ الوعيدِ.

ما جاء في الكهان: أي: مِنَ التغليظِ والوعيدِ.

ونحوهِم: كالعرَّافين والمنجِّمِين والرمَّالِين.

عن بعضِ أَزواجِ النبيِّ : هي : حفصة .

لم تقبل لَهُ صَلاةً: أي: لا ثُواب لَهُ فِيهَا.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يبينُ ﷺ الوعيدَ المترتبَ على الذهابِ إلى الكهانِ ونحوهِم لسؤالِهِم عَنِ المغيباتِ التي لا يعلمُها إلاَّ اللهُ، أنَّ جزاءَ مَنْ فعلَ ذلِكَ حرمانُهُ مِنْ ثوابِ صلاتِهِ لمدةِ أربعينَ يوماً ؛ لتلبُّسِهِ بالمعصيةِ. وفي هذا وعيدٌ شديدٌ ونهيٌّ أكيدٌ عَنْ هذا الفعلِ، مما

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم (۲۲۳۰) وأحمد في مسنده (۲۸/۶)، (۲۸۰/۵).

يدلُّ على أنَّه مِنْ أعظمِ المحرماتِ، وإذا كان هذا جزاءُ من أتى الكاهِنَ فكيفَ بجزاءِ الكاهِنَ فكيفَ بجزاءِ الكاهِنِ نفسِهِ! نعوذُ باللهِ مِن ذلكَ ونسألَهُ العافيةَ.

مناسبة الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه النهيَ عَنْ إتيانِ الكهانِ ونحوِهِم، وعنْ تصدِيقِهم لمنافَاتِهِ للتوحيدِ.

مَا يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ ـ المنعُ مِنَ الذهابِ إلى الكهانِ وسؤالِهِم عَنِ المغيباتِ وتصديقِهِم
 فى ذلك وأنه كفرٌ.

٢ \_ تحريمُ الكهانةُ، وأنَّها مِنْ أكبرِ الكبائِرِ.

فائدةً؛ مَن ذهبَ إلى الكهانِ ولم يصدِّقْهُم لم تقبلُ لَهُ صلاةٌ أربعين يوماً، كَمَا جَاءَ في ذلِكَ الحديثُ الآخرُ وأما من صدقهم فقد كفر بما أنزل على محمد عليه .

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ أَتَى كَاهِناً فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ ﷺ (١٠ رَوَاه أَبُو دَاودَ.

وَلِلأَرْبَعَةِ وَالْحَاكِمِ وَقَالَ: صَحِيحٌ عَلَى شَرْطِهِمَا عَنِ النَّبِيِّ ﷺ: «مَنْ أَتَى عَرَّافاً أَوْ كَاهِناً فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدِ ﷺ»(٢).

ولأبِي يَعْلَى بِسَنَدِ جَيِّدٍ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ مِثْلُهُ مَوْقُوفاً»(٣).

بما أُتْزِلَ على محمدٍ: أي: الكتاب والسنة.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ بروايتيه: الوعيدُ الشديدُ على إتيانِ الكهانِ والعرافين لسؤالِهِم عَنِ المغيباتِ وتصديقِهِم في ذلِكَ؛ لأنَّ علمَ الكهانِ والعرافين لسؤالِهِم عَنِ المغيباتِ وتصديقِهِم في ذلِكَ؛ لأنَّ علمَ الغيبِ قدِ اختصَّ اللهُ تعالى به. فمنْ أتاهُمْ وصدَّقَهُم فقد كفرَ بالوحِي المنزلِ على محمدِ عَلَيْهُ.

مناسبة الحديث للباب: أنَّ فِيهِ النهيَّ عَنْ إِتيانِ الكهانِ والعرافِين وبيانَ الوعيدِ في ذلِكَ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ - تحريمُ الذهابِ إلى الكهانِ والعرافين وسؤالِهِم ووجوبِ الابتعادِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود برقم (۳۹۰۶) وأحمد في مسنده (۲/ ٤٠٨، ٤٢٩، ٤٧٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك (٨/١) وأحمد في المسند (٢/٤٢٩).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أبو يعلى في مسنده (رقم ٥٤٠٨) والبزار كما في الكشف (رقم ٢٠٦٧)
 وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (١١٨/٥): رواه البزار ورجاله رجال الصحيح خلا
 هبيرة بن يريم وهو ثقة.

717

عنهم؛ لأنَّ ذلك كفرٌ إذا صدَّقَهُم، ومحرَّمٌ إذا لم يصدَّقُهُمْ.

- ٢ \_ وجوب تكذيبِ الكهانِ والمنجِّمِين.
- ٣ \_ من أتاهُمْ وصدَّقَهُمْ فقد كفرَ بالوحِي المنزلِ على محمدٍ عَلِيٌّ .
- ٤ ـ أنَّ الكهانة شركٌ؛ لأنها تتضمنُ دعوىٰ مشاركةِ اللهِ تعالى في علم الغيبِ.

وَعَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ - رَضِيَ اللهُ عَنْهُ - مَرْفُوعاً: «لَيْسَ مِنَا مَنْ تَطَيَّرَ، أَوْ تُطِيّرَ لَهُ، أَوْ تَكَهَّنَ، أَوْ تُكُهِّنَ لَهُ، أَوْ سَحَرَ، أَوْ سُجِرَ مَنْ تَطَيَّرَ، أَوْ تُطِيّرَ لَهُ، أَوْ سَحَرَ، أَوْ سُجِرَ لَهُ، وَمَنْ أَتَى كَاهِناً فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أَنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ لَهُ، وَمَنْ أَتَى كَاهِناً فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أَنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ لَهُ، وَمَنْ أَتَى كَافِرَ بِمَا أَنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ عَلَيْ اللهُ بَرَانِيُّ بإِسْنَادٍ حَسَنٍ، وَرَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ بإِسْنَادٍ حَسَنٍ، وَنْ حَدِيثِ ابْن عَبَّاسِ دُونَ قَوْلِهِ: «وَمَنْ أَتَى» إِلَى آخِرِهِ.

قَالَ الْبَغَوِيُّ: الْعَرَّافُ: الَّذي يَدَّعِي مَعْرِفَةَ الأُمورِ بِمُقَدِّمَاتٍ يَسْتَدِلُّ بِهَا عَلَى الْمَسْروقِ وَمَكَانِ الضَّالَّةِ وَنحْوِ ذَلِكَ \_ وَقِيلَ هُوَ: الْكَاهِنُ.

وَالْكَاهِنُ هُو: الَّذِي يُخْبِرُ عَنِ الْمُغَيَّبَاتِ في الْمُسَتَقْبلِ. وَقِيلَ: الَّذِي يُخْبِرُ عَمَّا في الضَّمِيرِ.

وَقَالَ أَبُو الْعَبَّاسِ ابْنُ تَيْمِيَّةَ: العرَّافُ: اسْمٌ لِلْكَاهِنِ وَالْمُنَجِّمِ وَالرَّمَّالِ وَنَحْوِهِمْ مِمَّنْ يَتَكَلَّمُ في معْرِفَةِ الأُمورِ بِهذِهِ الطُّرُقِ.

ليس مِناً: أي: لا يفعلُ هذا مِنْ هو من أشياعِنَا العامِلِين باتباعِنَا المقتفين لشرعِنَا.

من تطيّر: فعلَ الطيرة .

<sup>(</sup>۱) قال الهيثمي في مجمع الزوائد (١١٧/٥): رواه البزار ورجاله رجال الصحيح خلا إسحاق بن الربيع وهو ثقة.

أُو تَطيّرَ لَهُ: أَمَرَ مَنْ يُتطيّرُ لَهُ. ومثلُهُ بقيةُ الأَلفاظِ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يقولُ ﷺ: لا يكونُ من أتباعِنَا المتَّبِعِين لشرعِنَا مَنْ فَعَلَ الطيرةَ أو الكَهانةَ أو السحرَ أو فُعِلَتْ لَهُ هذه الأشياءُ؛ لأنَّ فيها ادِّعاءً لعلمِ الغيبِ الَّذي اختصَّ اللهُ بِهِ، وفيها إفسادُ للعقائدِ والعقولِ، ومن صدَّقَ من يفعلُ شيئاً من هذه الأمورِ فقد كفرَ بالوحْيِ الإلهيِّ الذي جاءَ لإبطالِ هذه الجاهلياتِ ووقايةِ العقولِ منها. ويلحقُ بذلِكَ ما يفعلُهُ بعضُ الناسِ مِنْ قراءَةِ ما يُسمَّى بالكفِّ، أو ربطِ سعادةِ الإنسانِ وشقائِهِ وحظّه بالبروج ونحوِ ذلِكَ.

وقد بيَّنَ كُلُّ مِنَ الإمامَيْنِ البغويِّ وابنِ تيمية معنى العرَّافِ والكاهِنِ والمنجمِ والرمالِ بما حاصُلُه: أنَّ كُلَّ من يدَّعي علمَ شيءٍ مِنَ المغيباتِ فهو إمَّا داخلٌ في اسمِ الكاهِنِ أو مشاركٌ له في المعنىٰ فيلحقُ بهِ، والكاهنُ هو الذي يخبرُ عمَّا يحصلُ فِي المستقبلِ ويأخذُ عَنْ مسترقِ السمع مِنَ الشياطينِ كما سبقَ في أولِ كتابِ التوحيدِ.

مناسبةُ الحدَيثِ للبابِ: ۚ أَنَّ فيه النهي والتغليظَ عَنْ فعلِ الكهانةِ ونحوِهَا وتصديقِ أهلِهَا.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ تحريمُ ادعاءِ علم الغيبِ؛ لأنَّه ينافِي التوحيدَ.
- ٢ \_ تحريمُ تصديقِ من يفعلُ ذلك بكهانةٍ أو غيرِهَا ؟ لأنه كفر".
- ٣ ـ وجوب تكذيب الكهان ونحوهِم ووجوب الابتعاد عنهم وعن علومِهم.
  - ٤ \_ وجوبُ التمسكِ بما أُنْزِلَ على الرسولِ ﷺ وطرحُ ما خَالَفَهُ.

وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ في قَوْمٍ يَكْتُبُونَ أَبَا جَاد، وَيَنْظُرُونَ في النُّجُومِ: مَا أَرَى مَنْ فَعَلَ ذَلِكَ لَهُ عَنْدَ اللهِ مِنْ خَلاَقٍ (١).

يكتبُونَ أَبا جَاد: أي: يقطعُونَ حروفَ (أبجد هوز. . . إلخ) التي تسمى حروف الجمل ويتعلَّمُونَها لادِّعاءِ علم الغيب.

وينظُرُونَ فِي النجوم: أي: ويعتقدونَّ أنَّ لها تأثيراً فيبنُونَ أمورَهُم على زعمٍ فاسدٍ واعتقادٍ باطلٍ فِي النجومِ والحسابِ الَّذي يظنُّونَ أنَّهم يدركون به علمَ الغيب.

ما أَرَى: بفتحِ الهمزةِ بمعنى: لا أَعْلَمُ، وبضمِّهَا بمعنى: لا أَظنُّ. من نصيبِ.

المعنى الإجماليُّ للأثرِ: يقولُ ابنُ عباسٍ: لا أعلمُ أو لاَ أظنُّ أنَّ من يكتبُ حروفَ أبَا جاد وينظرُ في النجومِ ويبني على ذلك الحكمَ على المستقبلِ، ما أرى لِمَنْ فَعَلَ ذلك نصيباً عندَ اللهِ؛ لأنَّ ذلك يدخلُ في حكمِ العرَّافِين المدَّعِين لعلم الغيبِ.

مناسبةُ الأثرِ للباب: أَنَّه يدلُّ على أنَّ كتابةَ أبي جاد وتعلُّمَها لِمَنْ يدَّعِي بها معرفةَ علمِ الغيبِ والنظرَ في النجومِ على اعتقادٍ أنَّ لها تأثيراً، كُلُّ ذَلِكَ يدخلُ في العرافةِ ومن فعَلَهُ فقدْ أَضَاعَ نصيبَهُ مِنَ اللهِ.

ما يُستفادُ مِنَ الأثر:

١ - تحريمُ تعلُّمِ أبي جَاد على وجْهِ ادعاءِ علم الغيبِ بِهِ ؛ لأنَّه يُنافِي

<sup>(</sup>۱) قال الهيثمي في مجمع الزوائد (١١٨/٥): رواه الطبراني وفيه خالد بن يزيد العمري وهو كذاب.

التوحيدَ. أما تعلُّمُها للتَّهجِّي وحسابِ الجملِ فَلاَ بَأْسَ به.

٢ \_ تحريمُ التنجيمِ ؛ لأنَّه وسيلةٌ إلى الشركِ باللهِ تعالى .

٣ عدمُ الاغترارِ بَما يُؤتَاهُ أهلُ الباطِلِ مِنْ مَعارِفِهِم وعلومِهِم.
 لأن ذلك من باب الاستدراج لهم.

## بَابُ ما جاءَ في النُّشْرَةِ

عَنْ جَابِرٍ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ سُئِلَ عَنِ النَّشْرَةِ فَقَالَ: «هِي مِنْ عَمِلِ الشَّيْطَانِ» (١) رَوَاهُ أَحْمَدُ بِسَنَدٍ جَيِّدٍ، وَأَبُو دَاوُدَ، وَقَالَ: سُئِلَ الشَّيْطَانِ» (١) رَوَاهُ أَحْمَدُ بِسَنَدٍ جَيِّدٍ، وَأَبُو دَاوُدَ، وَقَالَ: سُئِلَ أَحَمَدُ عَنْها فَقَالَ: ابْنُ مَسْعُودٍ يَكْرَهُ هَذَا كُلَّه.

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: لمَّا ذكرَ المصنفُ حكمَ السحرِ والكهانةِ، ذَكرَ في هذا البابِ مَا جَاءَ في النشرة؛ لأنَّها قد تكونُ من قِبَلِ الشياطين والسحرةِ، فتكونُ مضادةً للتوحيدِ.

النشرة: نوعٌ مِنَ العلاجِ والرقيةِ يعالجُ بِهِ مَنْ كان يظنُّ أَنَّ بِهِ مَنَّا مِنَ السحرِ؛ سُمِّيتْ بذلِكَ لأَنَّهَا ينشرُ بها عنه ما خَامَرَهُ مِنَ الداءِ أي يُكشفُ ويُزالُ.

سُئِلَ عَنِ النشرةِ: أي: النشرةِ الَّتي كَانَ أَهلُ الجاهليةِ يعمَلُونَها.

هي مِنْ عملِ الشيطانِ: لأنَّهم ينشرونَ عَنِ المسحورِ بأنواع من السحر واستخداماتٍ شيطانيةٍ.

يكرَهُ هذا كلَّهُ: أي: النشرة التي هِيَ مِنْ عملِ الشيطانِ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: أنَّ النبيِّ ﷺ سُئِلَ عَنْ علاج المسحور

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود برقم (٣٨٦٨) وأحمد في المسند (٣/ ٢٩٤).

على الطريقةِ الَّتي كانتْ تعملُها الجاهليةُ ما حكمَهُ، فأجابَ ﷺ بأنَّه مِنْ عملِ الطريقةِ الَّتي كانتْ تعملُها للجاهليةُ ما حكمَهُ، فأجابَ ﷺ بأنَّه مِنْ عملِ الشيطانِ أو بواسطِتِه؛ لأنَّه يكونُ بأنواع سحرية واستخداماتٍ شيطانيةٍ، فهي شركيةٌ ومحرمةٌ.

مناسبة الحديثِ للبابِ: أنَّه دلَّ على تحريمِ النشرةِ الَّتي هِيَ مِنْ عملِ الشيطانِ وهي نشرةُ الجاهليةِ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ ـ النهي عَنِ النشرةِ على الصفةِ الَّتي تعملُهَا الجاهلية؛ لأنَّها سحرٌ
 والسحرُ كفرٌ

٢ ـ مشروعية سؤالِ العلماءِ عمَّا أُشْكِلَ حكمُهُ ؛ حذراً مِنَ الوقوعِ في المحذورِ.

وَفِي البُخارِيِّ عَنْ قَتَادَةَ: قُلْتُ لابنِ الْمُسَيِّبِ: رَجُلٌ بِهِ طِبُّ أَوْ يُؤخَّذُ عَنِ امْرَأْتِهِ، أَيُحَلُّ عَنْهُ أَوْ يُنَشَّرُ؟ قَالَ: لاَ بَأَسَ بِهِ إِنَّمَا يُريدُونَ بِهِ الإِصْلاَحَ، فأمَّا مَا يَنْفَعُ فَلَمْ يُنْهَ عَنْهُ.

وَرُوِيَ عَنِ الْحَسَنِ أَنِهِ قَالَ: لاَ يَحُلُّ السِّحْرَ إلاَّ سَاحِرٌ.

قَالَ ابْنُ القيِّمِ: النَّشْرَةُ: حَلُّ السِّحْرِ عَن المَسْحُورِ - وَهِيَ نُوْعَانٌ:

حَلُّ بِسِحْرٍ مِثْلِهِ، وَهُوَ الَّذِي مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ، وَعَلَيْهِ يُحْمَلُ قَوْلُ الْحَسَنِ، فَيتقَرَّبُ النَّاشِرُ وَالْمُنتَشِرُ إلى الشَّيْطَانِ بِمَا يُحْمَلُ قَوْلُ الْحَسَنِ، فَيتقَرَّبُ النَّاشِرُ وَالْمُنتَشِرُ إلى الشَّيْطَانِ بِمَا يُحِبُّ فَيبطلُ عَمَلَهُ عَنِ الْمَسْحُور.

وَالثَّاني: النُّشْرَةُ بالرُّقيةِ والتَّعوُّذاتِ والأَدْوِيةِ والدَّعَواتِ المُبَاحَةِ، فَهذا جَائزٌ.

ترجمةُ قتادَة: هو ابنُ دعامةَ السدوسيُّ البصريُّ ثقةٌ مِنْ أحفظِ التابعين، ماتَ سنةَ بضعَ عشرةَ ومائة.

بِهِ طِبٌّ: بكسرِ الطاءِ أي سحرٌ - كُنُوا عنه بالطبِّ تفاؤلاً.

يُؤَخِّذُ: بفتحِ الواوِ مهموزةٍ وتشديدِ الخاءِ ـ أي: يُحبسُ عَنِ امرأتِهِ ولا يصلُ إلى جماعِهَا.

لا بأسَ بِهِ: أي: بمعالَجَتِهِ بأمورٍ مباحةٍ لم يُرِدْ بِهَا إلاَّ المصلحةَ ودفعَ المضرةِ.

لا يحلُّ السحرَ إلاَّ ساحرٌ: أي: لا يقدرُ على حلِّه إلاَّ مَنْ يعرفِ

السحرَ.

المعنى الإجماليُّ للأثرين: أنَّ ابنَ المسيبِ سُئِلَ عَنْ حكمِ النشرةِ فأفتىٰ بجوازِهَا؛ نظراً لأنَّ المقصودَ منها النفعُ وزوالُ الضررِ، ولم يُنهَ عمًا كان كذلك، ومقصودُهُ نوعٌ مِنَ النشرةِ لا محذورَ فيه: كالرقىٰ بأسماءِ اللهِ وكلامِهِ. وأما الحسنُ فمقتضى كلامِهِ منعُ النشرةِ؛ لأنَّه لا يقدرُ على حلِّ السحرِ إلاَّ مَنْ لَهُ معرفةٌ بالسحرِ. وهذا محمولٌ على حلِّ السحرِ بسحرٍ مثلِهِ، وهو مِنْ عملِ الشيطانِ. وفي التفصيلِ الذي ذكره ابنُ القيمِ جمعاً بينَ القولين \_ حاصلُهُ: أن علاجَ المسحورِ بأدويةٍ مباحةٍ وقراءةِ قرآنٍ أمر جائزٌ \_ وعلاجَهُ بسحرِ مثلِهِ محرمٌ. واللهُ أعلمُ.

مناسبةُ الأثرين للبابِ: بيانُ التفصيلِ في حكمِ النشرةِ وبيانُ الجائِزِ والممنوع مِنْهَا.

# بَابُ مَاجَاءَ فِي التَّطيُّرِ

وَقُوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ أَلَا إِنَّمَا طَلَيْرُهُمْ عِندَ ٱللَّهِ وَلَئِكِنَّ أَحَـُثُرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْ ﴾ [الاعراف: ١٣١] وقولِهِ: ﴿ قَالُواْ طَتَهِرُكُم مَّعَكُمْ ﴾ [يس: ١٩].

تمامُ الآيةِ الثانيةِ: ﴿ أَبِن ذُكِّرَتُمْ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ مُّسْرِفُونَ ﴿ إِن ذُكِّرْتُمْ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ مُّسْرِفُونَ ﴿ إِن اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّا ا

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: لما كانتِ الطيرةُ نوعاً مِنَ الشركِ الذي يتنافىٰ مَعَ التوحيدِ أو ينقصُ كمَالَهُ عَقَدَ المصنفُ لَهَا هذا البابَ في كتاب التوحيدِ تحذيراً منها.

ما جاءَ فِي التطيرِ: أي: مِنَ الوعيدِ ـ والتطيرُ مصدرُ تطيرَ ـ وهو التشاؤمُ بالشيءِ المرئِي أو المسموع.

ألاً: أداة تنبيه.

إنَّما: أداةُ حصرٍ.

طائرُهُم: ما قُضِيَ عليهم وقُدِّرَ لَهُم.

عند الله: أي: إِنَّما جاءَهُمُ الشؤمُ مِنْ قبلِهِ وبحكمِهِ الكونيِّ القدريِّ بسببِ كفرِهِم وتكذيبِهِم بآياتِهِ ورسلِهِ .

لا يَعلَمُونَ: وَصَفَّ لهم بالجهالةِ وعدمِ العلمِ وأنَّهم لا يدرُونَ. طائرُ كُم: أي: حظُّكُم وما نابَكُم مِنْ شرِّ.

معكم: أي: بسببِ أفعالِكِم وكفرِكِم ومخالَفَتكِم الناصحين.

أَئِنْ ذُكِّرِتم: أي: مِنْ أجلِ أَنَّا ذَكَّرْنَاكم قَابَلْتُمُونَا بِقُولِكِم: ﴿ إِنَّا تَطَيِّرْنَا بِكُمْ ﴾ [بس: ١٨].

بل أنتم قوم مسرفون: عادتُكُم الإسراف في العصيانِ فمن ثَمَّ جاءَكمُ الشؤمُ. والسرفُ: الفسادُ وهو مجاوزةُ الحدِّ في مخالفَةِ الحقِّ.

المعنى الإجماليُّ للآيتين: الآيةُ الأولى: لمَّا كان قومُ فرعونَ إذا أصابَهُم غلاءٌ وقحطٌ قالوا: هذا أصابَنَا بسببِ موسى وأصحابِهِ وبشؤمِهِم ودَّ اللهُ تعالى عليهم بأنَّ ما أصابَهُم مِنْ ذلك إنما هو بقضائِهِ وقدرِهِ عليهم بكفرِهِم، ثُمَّ وصفَ أكثرَهُمْ بالجهالَةِ وعدمِ العلمِ، ولو فهموا وعقِلوا لعلمُوا أنَّ موسى ما جاءً إلاَّ بالخيرِ والبركةِ والفلاح لِمَنْ آمَنَ بِهِ واتَّبعَه.

Y - الآية الثانية: أنَّ الله سبَحانه ردَّ على مَنْ كذَّب الرَسلَ فأصيب بالبلاء، ثُمَّ ادَّعىٰ أن سبَبه جاء مِنْ قِبلِ الرسلِ وبسببِهِم، فبيَّنَ الله سبحانه أنَّ سبب هذا البلاء من قِبَلِ أنفسِهِم، وبسببِ أفعالِهِم وكفرِهِم، لا مِنْ قبلِ الرسلِ كَمَا ادَّعُوا. وكان اللائِقُ بهم أن يقبلوا قولَ الناصِحِين ليسلموا مِنْ هذا البلاء؛ لكنهم قومٌ متمادون في المعاصِي فمن ثَمَّ جاءَهُمُ الشؤمُ والبلاء.

مناسبةُ الآيتين للبابِ: أنَّ اللهَ ذكرَ أنَّ التطيرَ منْ عملِ الجاهليةِ والمشركين، وقد ذَمَّهُمُ اللهُ تعالى ومقَتَهُم.

## ما يُستفادُ مِنَ الآيتين:

- ١ \_ أنَّ التطيرَ مِنْ عملِ الجاهليةِ والمشركين.
  - ٢ \_ إثباتُ القضاءِ والقدرِ والإيمانِ بهما.
- ٣ أنَّ المصائب بسببِ المعاصِي والسيئاتِ.

- ٤ في الآية الأولى: ذَمُّ الجهلِ؛ لأنه يؤدِّي إلى عدمِ معرَفةِ الشركِ
   ووسائِلِهِ، ومن ثَمَّ الوقوعُ فيه.
- ٥ ـ في الآيةِ الثانيةِ: وجوبُ قبولِ النصيحةِ؛ لأنَّ عدمَ قبولِهَا مِنْ صفاتِ الكفار.
  - ٦ \_ أنَّ ما جاءت به الرسلُ فهو الخيرُ والبركةُ لمن اتَّبَعَهُ.

وَعَنْ أَبِي هُرَيرَةَ رَضِي اللهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «لا عَدْوَى وَلا طِيرَةَ ولا هَامةَ وَلاصَفَر». أَخْرَجَاه (١٠).

زَادَ مُسلِمٌ: «وَلاَ نَوْءَ وَلاَ غُولَ»(٢).

لا عَدُوَىٰ: العدوىٰ اسمٌ مِنَ الإِعْدَاءِ، وهو مجاوزةُ العلةِ من صاحِبِها إلى غيرِهِ، والمنفيُّ ماكانَ يعتقدُهُ أهلُ الجاهليةِ أَنَّ العلةَ تسري بطبعها لا بقدرِ اللهِ.

ولا طِيرَةَ: الطيرةُ هي: التشاؤمُ بالطيورِ والأسماءِ والألفاظِ والبقاع والأشخاصِ و-لا\_يحتملُ أنْ تكونَ نافيةً أو ناهيةً والنفيُ أبلغُ.

ولا هَامةً: الهامةُ بتخفيفِ الميمِ: البومةُ كانوا يتشاءمون بها، فجاءَ الحديثُ بنفي ذلِك وإبطالِهِ.

ولا صَفَرَ: قِيلَ المرادُ بِهِ: حيةٌ تكونُ في البطنِ تُصيبُ الماشيةَ والناسَ، يزعمون أنها أشدُّ عدوى مِنَ الجربِ، فجاءَ الحديثُ بنفي هذا الزعم، وقِيلَ المرادُ: شهرُ صفرَ كانوا يتشاءمون بِهِ، فجاءَ الحديثُ بإبطالِ ذلكَ.

ولا نَوْءَ: سيأتي بيانُ ذلِكَ في بابهِ إنْ شاءَ اللهُ.

ولا غُولَ: الغولُ جنسٌ مِنَ الجنِّ والشياطين، يزعمون أنَّها لا تضلُّهُمْ عَنِ الطريقِ وتهلكُهُم، فجاءَ الحديث بإبطالِ ذلِكَ، وبيانُ أنَّها لا تستطيعُ أن تضلَّ أحداً أو تهلِكُهُ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري برقم (٥٧٥٧) ومسلم برقم (٢٢٢٠) (١٠٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (٢٢٢٠) (١٠٦).

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: ينفي ﷺ مَا كانتْ تعتقدُهُ الجاهليةُ مِنِ اعتقاداتٍ باطلةٍ مِنَ التشاؤمِ بالطيورِ وبعضِ الشهورِ والنجومِ وبعضِ الجنِّ والشياطين، فيتوقَّعُونَ الهلاكَ والضرر منها؛ كما كانوا يعتقدونَ سريانَ الأمراضِ من محلِّ الإصابةِ إلى غيرِهَا بأنفسِهَا. فيردُّ ﷺ كُلَّ هذه الخرافاتِ، ويغرسُ مكانهَا التوكلَ على اللهِ وعقيدةَ التوحيدِ الخالص.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أَنَّه يدلُّ على إبطالِ الطيرةِ، وأنَّها اعتقادٌ جاهليُّ:

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ \_ إبطالُ الطيرة.
- ٢ ـ إبطالُ اعتقادِ الجاهليةِ أنَّ الأمراضَ تُعْدِي بطبيعَتِهَا لا بتقديرِ اللهِ
   تعالى.
  - ٣ \_ إبطالُ التشاؤم بالهامَةِ وشهرِ صفرَ.
    - ٤ \_ إبطالُ اعتقادِ تَأْثيرِ الأنواءِ.
  - ٥ \_ إبطالُ اعتقادِ الجاهليةِ في الغيلانِ .
  - ٦ \_ وجوبُ التوكلِ على اللهِ والاعتمادِ عليه.
  - ٧ أنَّ مِنْ تحقيقِ التوحيدِ الحذر َ مِنَ الوسائِلِ المفضيةِ إلى الشركِ.
- ٨ إبطالُ ما يفعلُهُ بعضُ الناسِ مِنَ التشاؤمِ بالألوانِ، كالأسودِ والأحمر، أو بعضِ الأرقامِ والأسماءِ والأشخاصِ وذوي العاهاتِ.

وَلَهُمَا عَنْ أَنَسِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «لا عَدُوى وَلاَ طِيرَةً، وَيعْجِبُني الْفَأْلُ» قَالُوا: وَمَا الْفَأْلُ؟ قَالَ: «الكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ» (١٠). الطَّيِّبَةُ (١٠).

الفألُ: مهموزٌ فِيمَا يُسرُّ ويسوءُ بخلافِ الطيرةِ، فلا تكُونُ إلاَّ فيما

الكلمةُ الطيبةُ: كأن يكونُ الرجلُ مريضاً فيسمعُ مَنْ يقولُ: يا سالِمُ. فيؤمِّل البُرْءَ مِنْ مرضِهِ.

مناسبة ذكر الحديث في الباب: أنَّ فيه بيانَ أنَّ الفألَ ليسَ مِنَ الطيرةِ المنهى عنها.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ - أنَّ الفألَ ليسَ مِنَ الطيرةِ المنهيِّ عنها.

٢ \_ تفسيرُ الفأل.

٣ \_ مشروعيةُ حسنِ الظنِّ باللهِ والنهيُّ عَنْ سوءِ الظنِّ بِهِ.

الفرقُ بينَ الفألِ والطيرةِ:

١ \_ الفألُ يكونُ فيما يسرُّ.

٢ ـ الفألُ فيه حسنُ ظنِّ باللهِ، والعبدُ مأمورٌ أَنْ يحسنَ الظنَّ باللهِ.

٣ \_ الطيرةُ لا تكونُ إلاَّ فيما يسوءُ.

٤ \_ الطيرةُ فيها سُوءُ ظنِّ باللهِ، والعبدُ منهيٌّ عَنْ سوءِ الظنِّ باللهِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٥٧٥٦) ومسلم برقم (٢٢٢٤).

وَلَأَبِي دَاوُدَ بِسنَدِ صَحِيحٍ عَنْ عُرْوَةَ بْنِ عَامِرٍ، قَالَ: ذُكِرَتِ الطِّيرَةُ عِنْدَ رَسُولِ الله ﷺ فَقَالَ: «أَحْسَنُهَا الْفَأْلُ، وَلاَ تَرَدُّ مُسْلِماً، فَإِذَا رأى أَحَدُكُمْ مَا يَكْرَهُ فَلْيَقُلْ؛ اللَّهُمَّ لاَ يَأْتِي بِالْحَسَناتِ إِلاَّ فَإِذَا رأى أَحَدُكُمْ مَا يَكْرَهُ فَلْيَقُلْ؛ اللَّهُمَّ لاَ يَأْتِي بِالْحَسَناتِ إِلاَّ أَنْتَ وَلاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَّةً إِلاَّ بِكَ اللهِ الْمُ اللهُ ال

ترجمةُ عروةً: هو: عروةُ بنُ عامِرِ القرشيُّ، وقِيلَ: الجهنيُّ المكيُّ. ذكرَهُ ابنُ حبانَ في الثقاتِ.

ولا تردُّ مسلماً: بخلافِ الكافِرِ فإنَّها تردُّهُ عَنْ قصدِهِ.

لا يأتي بالحسناتِ. . إلخ: أي: ولا تأتي الطيرةُ بالحسناتِ ولا تدفعُ السيئاتِ.

ولا حولَ: الحولُ: التحولُ والانتقالُ مِنْ حالٍ إلى حالٍ.

ولا قوة: على ذلِكَ.

إِلاَّ بِكَ: وَحْدَكَ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يذكرُ الراوي أنَّ الطيرةَ ذُكِرَتْ عند النبيُّ عَلَيْهُ ليبينَ للناسِ حكمَهَا وما يُعْمَلُ حِيَالَهَا، فأبطلَ النبيُّ عَلَيْهُ النبيُّ عَلَيْهُ النبيُّ عَلَيْهُ النبيُّ عَلَيْهُ اللهُ وأخبرَ عَلَيْهُ أنَّ الطيرةَ لا الطيرة، وأخبرَ عَلَيْهُ أنَّ الطيرة لا تردُّ مسلماً عن قصدِه؛ لإيمانِهِ أنَّه لا ضارَّ ولا نافعَ إلاَّ اللهُ، وإنما تردُّ المشركَ الذي يعتقِدُهَا \_ ثُمَّ أرشدَ عَلَيْهُ إلى العلاجِ الذي تدفعُ بِهِ الطيرةُ وهو هذا الدعاءُ المتضمنُ تعلُّقِ القلبِ باللهِ وحدَهُ في جلبِ النفعِ ودفعِ وهو هذا الدعاءُ المتضمنُ تعلُّقِ القلبِ باللهِ وحدَهُ في جلبِ النفعِ ودفع

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود برقم (۳۷۱۹).

الضرِّ والتبرِّي مِنَ الحولِ والقوةِ إلاَّ باللهِ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه إبطالَ الطيرةِ وبيانَ ما تُدْفَعُ بِهِ واستثناءَ الفألِ منها.

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ \_ إبطالُ الطيرةُ وبيانُ ما تدفعُ بهِ مِنَ الدعاءِ والذكر.
- ٢ \_ أَنَّ ما يقعُ فِي القلبِ منَ الطيرةِ لا يضرُّ بلْ يذهبُهُ اللهُ بالتوكُّلِ.
  - ٣ ـ أنَّ الفألَ مِنَ الطيرةِ وهو خيرُهَا.
  - ٤ \_ وجوبُ التوكُّل على اللهِ والتبرِّي مِنَ الحولِ والقوةِ إلاَّ باللهِ.

وَعَن ابْنِ مَسعُودٍ مَرفُوعاً: «الطِّيرَةُ شِركٌ، الطيرةُ شركٌ، وَمَا مِنَّا إِلاَّ، وَلَكَنَّ الله يُذُهِبُهُ بِالتَّوكُّلِ» (١) رَوَاهُ أَبُو داوُدَ والتِّرْمِذِيُّ وَصَحَّحَهُ، وَجَعَل آخِرَه مِنْ قَوْلِ ابْنِ مَسْعُودٍ.

الطيرة شركٌ: لِمَا فِيهَا مِنْ تعلُّقِ القلب على غير اللهِ.

وَمَا مِنَّا إِلَّا: فيه إضمار "تقديره ": ومامِنَّا إلاَّ وَقَعَ فِي قلبِهِ شيءٌ مِنْهَا.

يُذْهِبُهُ بِالتَّوكُّلِ: أي: التوكلُ على اللهِ في جلبِ النفعِ ودفعِ الضرِّ يذهبُ الطيرة .

آخِرَهُ مِنْ قولِ ابنِ مسعود: وهو قولُهُ: «وَمَا مِنَّا. . إلخ» وهو الصوابُ؛ لأنَّها شركٌ، والنبيُّ معصومٌ مِنَ الشركِ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: أنَّ الرسولَ ﷺ يخبرُ ويكررُ الإخبارَ؟ ليتقرر مضمونهُ فِي القلوبِ، أنَّ الطيرةَ شركٌ؛ لِمَا فِيها مِنْ تعلُّقِ القلبِ على غيرِ اللهِ وسوءِ الظنِّ بِهِ.

مناسبة الحديثِ للبابِ: أنَّه يدلُّ على أنَّ الطيرة شركٌ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ \_ أنَّ الطيرةَ شركٌ؛ لأنَّ فِيهَا تعلُّقِ القلبَ بغيرِ اللهِ.

٢ ـ مشروعية تكرار إلقاء المسائل المهمة؛ لتحفظ وتستقر في القلوب.

٣ ـ أنَّ الله َيُذهبُ الطيرةَ بالتوكُّلِ عليه، فلا تضرُّ مَنْ وَجَدَ فِي نَفْسِهِ شيئاً
 منها ثُمَّ توكَّلَ عَلَى اللهِ ولم يلتفتْ إليها.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود برقم (٣٩١٠) والترمذي برقم (١٦١٤) وقال: هذا حديث حسن صحيح.

وَلأَحْمَدَ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عَمْرِهِ: «مَنْ رَدَّتُهُ الطِّيرَةُ عَنْ حَاجَتِهِ فَقَدْ أَشْرَك»، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، مَا كَفَّارَةُ ذَلِك؟ قَالَ: «أَنْ يَقُولَ: اللَّهِمَ لاَ خَيْرَ إلاَّ خَيْرُكَ، وَلاَ طَيْرَ إلاَّ طَيْرُكَ، ولاَ إِلَهَ غَيْرُكَ» (١).

وَلَهُ مِنْ حَدِيثِ الْفَصْلِ بْنِ عَبَّاسٍ: «إِنَّمَا الطِّيرَةُ مَا أَمْضَاكَ أَوْ رَدَّكَ» (٢).

#### التراجم:

١ - ابنُ عمرو هو: عبدُاللهِ بنُ عمرو بنِ العاصِ ـ رضي اللهُ عنهما ـ أحدُ
 السابقين المُكْثِرين .

٢ ـ الفضلُ هو: الفضلُ بنُ العباسِ بنِ عبدِ المطلبِ ابنُ عمِّ النبيِّ ﷺ.
 فَقَدْ أَشْرِكَ: لأَنَّه لم يُخْلِصْ توكُّلَهُ على اللهِ بالتفاتِهِ إلى غيرِهِ.

كفارة ذلك: أي: ما يقعُ مِنَ الطيرةِ.

لا إله غيرُك: أي: لا معبودَ بحقِّ سِواك.

إنَّما الطيرة: أي: المنهيُّ عَنْهَا.

ما أمضاك: أي: حَمَلَكَ على المُضِيِّ فِيمَا أردتَ.

أَوْرَدُّكَ: عَنِ المُضِيِّ فِيهِ.

المعنى الإِجماليُّ للحديثين: يخبرُ عَلَيْةِ أنَّ الطيرةَ المنهي عَنْهَا

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢٢٠/٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢/٣/١).

والَّتي هي شِرْكُ، حقيقتُهَا وضابطُهَا ما حَمَلَ الإنسانَ على المُضِيِّ فِيمَا أَرادَهُ أو ردَّه عنه اعتماداً عليها، فإذا ردَّته عن حاجَتِهِ التي عَزِمَ عليها كإرادَةِ السفرِ ونحوِهِ فقد وَلَجَ بابَ الشركِ وبَرىءَ مِنَ التوكُّلِ على اللهِ وفَتَحَ على نفسِهِ بَابَ الخوفِ. ومفهومُ الحديثِ أنَّ مَنْ لم تُثْنِهِ الطيرةُ عن عزْمِهِ فإنَّها لا تضرُّه. ثُمَّ أرشدَ عَلَيْ إلى ما تُدفَعُ بِهِ الطيرةُ مِنَ الأدعيةِ مما فيه الاعتمادُ على اللهِ والإخلاصُ له في العبادةِ.

مناسبةُ الحديثينِ للبابِ: أنَّ فيهما بياناً لحقيقةِ الطيرةِ الشركيةِ . ما يُستفادُ مِنَ الحديثين :

١ \_ أنَّ الطيرة شركً.

٢ - أنَّ حقيقةَ الطيرةِ الشركيةِ ما دفعتِ الإنسانَ إلى العملِ بِهَا .

٣ \_ أنَّ ما لم يؤثر على عزم الإنسانِ مِنَ التشاؤم فليسَ بطيرةٍ.

٤ - معرفةُ الذكرِ الذي تُدفعُ به الطيرةُ عَنِ القلبِ وأهميتُهُ للمسلم.

# بَسابُ مَاجَاءَ في التنجيم

قَالَ البُخَارِيُّ في صَحِيحِهِ: قَالَ قَتَادَةً: «خَلَقَ اللهُ هذِهِ النُّجُومَ لِثَلَاثِ: زِينَةً للسَّماءِ، وَرُجوماً لِلشَّيَاطِينِ، وَعَلاَمَاتٍ يُهْتَدَى بِهَا. فَمَنْ تَأَوَّلَ فِيهَا غَيْرَ ذَلِكَ فقد أَخْطأ وَأَضاعَ نَصِيبَهُ وَتَكَلَّف ما لاَ عِلْمَ لَهُ به»(١) انتهى.

مناسبة البابِ لكتابِ التوحيدِ: لمَّا كان بعضُ التنجيمِ باطلاً، لِما فيه مِنْ دعوى مشاركةِ اللهِ في علمِ الغيبِ، وتعلُّقِ القلبِ بغيرِ اللهِ، ونسبةِ التصرفِ إلى النجوم، وذلك ينافِي التوحيدَ، ناسبَ أن يُعقدَ له بابٌ هنا يبينُ فيه الممنوعَ والجائِزَ منه، ليكون المسلمُ على بصيرةٍ مِنْ ذلِكَ.

ما جاءَ في التنجيم: أي: ذكرُ ما يجوزُ منه وما لا يجوزُ منه وذمُّه وتحريمُهُ وما وَرَدَ مِنَ الوعيدِ فيه. والتنجيمُ هو: الاستدلالُ بالأحوالِ الفلكيةِ على الحوادثِ الأرضيةِ، وهو ما يُسمَّى بعلم التأثيرِ.

قال البخاريُّ في صحيحِه: أي: تعلِيقاً.

خَلَقَ اللهُ النجومَ لثلاثٍ: هذا مأخوذٌ مِنَ القرآنِ الكريم.

زينةً للسماء: إشارةً إلى قولِهِ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ زَيَّنَّا ٱلسَّمَآةُ ٱلدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ﴾ [الملك: ٥].

ورجوماً للشياطين: إشارةً إلى قولِهِ تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِلشَّيَطِينَ ﴾ [الملك: ٥].

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري معلقاً في كتاب بدء الخلق، باب في النجوم (ص٦١٤) ط بيت الأفكار الدولية.

وعلامات: أي دلالاتٍ على الجهاتِ والبلدانِ ونحو ذلك .

يُهتدىٰ بِهَا: أي: يهتدي بها الناسُ إشارةً إلى قولِهِ تعالى: ﴿ وَهُوَ اللَّذِي جَمَـلَ لَكُمُ النُّجُومَ لِنَهْتَدُواْ بِهَا فِي ظُلْمَنتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ﴾ [الأنعام: ٩٧].

فمن تأوَّلَ فيها غيرَ ذَلِكَ: أي: مَنْ زعمَ فيها غيرَ ما ذَكَرَه اللهُ تعالى في هذه الثلاثِ فادَّعى بها علمَ الغيب.

فقد أخطأ: حيثُ تكلَّمَ رجماً بالغيب.

وأضاع نصيبة: أي: حظّه مِنْ عمرِهِ؛ لأنّه اشتغلَ بِمَا لا فائدة فيه، بَلْ فيه مضرةٌ.

المعنى الإجماليُّ للأثرِ: أنَّ قتادةَ رحمه اللهُ يذكرُ الحكمةَ التي خَلَقَ اللهُ من أُجلِهَا النجومَ ـ كما ذَكَرَهُ اللهُ في كتابِهِ ـ ردًّا على الذين ظهروا في عصره، ويعتقدونَ فِي النجومِ غيرَ ما ذكرَه خالِقُهَا في كتابِهِ. وهؤلاءِ قالوا بِلاَ عِلمٍ، وأَفْنُوا أَعْمارَهُم فيما يضرُّهُم، وكلَّفُوا أنفسَهُم ما لَيْسَ في مقدُورِهَا الحصولُ عليه. وهكذا كُلُّ مَنْ طَلبَ الحقَّ من غيرِ الكتابِ والسنةِ.

مناسبة الأثر للباب: أنَّ فيه بيانَ الحكمةِ في خلقِ النجومِ - كَمَا ذَكَرَهُا اللهُ في كتابِهِ - والردَّ على مَنْ زَعَمَ في النجومِ حكمةً تخالِفُ ما ذَكَرَهُ اللهُ فيها.

ما يُستفادُ مِنَ الأثرِ.

١ \_ بيانُ الحكمةِ في خلَّقِ النجوم كَمَا دلَّ عليها القرآنُ .

٢ \_ الردُّ على من زعمَ أَنَّ النجومَ خُلِقَتْ لحكمةٍ غير ما ذَكَرَ اللهُ فِيهَا .

٣ \_ أنَّه يجبُ الرجوعُ إلى كتابِ اللهِ؛ لبيانِ الحقِّ مِنَ الباطلِ.

٤ ـ أنَّ من طلبَ الهدىٰ من غيرِ الكتابِ والسنةِ فَقَدَ الصوابَ وضيَّعَ وقتَهُ وتكه وتكه من عدرة لَهُ في الوصولِ إليه .

وَكَرِهَ قَتَادَةُ تَعَلُّمَ مَنَازِلَ الْقَمَرِ، وَلَمْ يُرَخَّصْ فِيه ابْنُ عُيَيْنَة. ذكَرَهُ حَرْبٌ عَنْهُمَا، وَرَخَّصَ في تَعَلُّم الْمَنَازِلِ أَحْمَدُ وإسحاقُ.

#### التراجم:

١ \_ ابنُ عيينةً: أي: سفيانُ بنُ عيينةً.

٢ \_ حربٌ: أي: حربُ الكرمانيُّ من جلةِ أصحابِ أحمدَ.

٣ \_ أحمدُ: أي: الإمامُ أحمدُ بنُ حنبل.

٤ ـ وإسحاق: أي: إسحاق بنُ راهوَيْه.

منازلُ القمرِ: التي ينزلُ القمرُ في كلِّ ليلة منزلةَ منها، وهي ثمانٍ وعشرون منزلةً، ومعرفةُ ذلِكَ تُسَمَّى بعلم التسييرِ.

الغرضُ مِنْ هذا السياقِ: بيانُ خلافِ العلماءِ في حكم تعلَّم منازِلَ القَمرِ الذي هو: (علمُ التسييرِ) الذي الغرضُ منه الاستدلالُ بِهِ على القبلةِ، وأوقاتِ الصلواتِ، ومعرفةِ الفصولِ. فإذا كان هذا اختلافَهُمْ في هذا النوعِ الذي لا محذورَ فِيه حَسْماً للمادةِ ؛ لئلا يتوصَّلُ إلى الممنوعِ فَمَا باللَّ بمنعِهِم مِنْ تعلَّم علمِ التأثيرِ الذي هو ضلالٌ وخطرٌ.

وعَنْ أَبِي مُوسَى قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «ثَلاَثَةُ لاَ يَدُخُلُونَ الْجَنَةَ: مُدْمِنُ الخَمْرِ، وَقَاطِعُ الرَّحِمِ، وَمُصَدِّقُ بالسِّحْرِ» (١). رَوَاهُ أَحْمَدُ وَابْنُ حِبَّانَ في صَحِيحهِ.

ترجمةُ أبي موسى: هو: أبو موسى الأشعريُ عبدُ اللهِ بنُ قيسٍ، صحابيٌّ جليلٌ مشهورٌ، ماتَ بالكوفةِ سنةَ • ٥هـ.

لا يدخُلُونَ الجنةَ: هذا مِنْ نصوصِ الوعيدِ الَّتِي تمرُّ كَمَا جاءتْ.

مدمنُ الخمرِ: المداومُ على شربِهَا حتَّى ماتَ ولم يَتُبْ.

قاطعُ الرحم: أي: الَّذِي لا يقومُ بواجبِ القرابةِ.

ومصدقٌ بالسحرِ: الذي مِنْ أنواعِهِ التنجيمُ، كَمَا مَرَّ في الحديثِ: «مَنِ اقتبسَ شعبةً مِنَ النجوم فقدِ اقتبسَ شعبةً مِنَ السحرِ».

المعنى الإجماليّ للحديثِ: يخبرُ ﷺ على وجه التحذيرِ أنَّ ثلاثةً مِنَ العصاةِ لا يدخُلُون الجنةَ:

الأولُ: المداومُ على شربِ المسكرِ من أيِّ شيءٍ كَانَ.

الثاني: الَّذِي لا يقومُ بواجبِ القرابةِ الَّتِي أَمرَ اللهُ بصِلتِهَا.

الثالث: مصدقٌ بالسحرِ الَّذي يجمعُ أنواعاً كثيرةً وأشكالاً متعددةً. ومنها التنجيمُ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه وعيدَ مصدقِ بالسحرِ، ومنه التنجيمُ الَّذي هو موضوعُ البابِ.

 <sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (٤/ ٣٩٩) وابن حبان في موارد الظمآن برقم (١٣٨٠،
 ١٣٨١).

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ تحريمُ التنجيمِ وأنَّه مِنَ الكبائِرِ؛ لأنَّه داخِلٌ فِي السحرِ الَّذي لايدخلُ الجنة من صدَّق بِهِ.
- ٢ ـ تحريمُ شربِ الخمرِ والوعيدُ الشديدُ في حقّ مَنْ ماتَ ولم يَتُبْ مِنْ
   شربها.
  - ٣ \_ وجوب صلة القرابة وتحريم قطيعتها.
  - ٤ \_ وجوب التكذيب بالسحر بجميع أنواعِهِ.

# بَابُ مَا جَاءَ في الاسْتِسْقَاءِ بالأنْوَاءِ

وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ١

.[ \ Y

مناسبة الباب لكتاب التوحيد: لمَّا كان نسبة نزول المطر إلى النوع على وجه الاعتقاد - أنَّ له تأثيراً في نزوله - شركاً أكبر كاعتقاد جلب النفع أو دفع الضرِّ فِي الأمواتِ والغائبين، أو شركا أصغر إن كان لا يعتقد أن لها تأثيراً وإنما هي أسباب لنزول المطر ناسب أن يَعقد له المصنف باباً في كتاب التوحيد للتحذير منه.

مَا جَاءً: أي: مِنَ الوعيدِ.

في الاستسقاء: أي: طلبُ السقيا ومجيءُ المطرِ.

بالأنواء: جمعُ نوء \_ وهي منازلُ القمرِ \_ وهي ثمانيةُ وعشرون منزلةً ينزلُ القمرُ كُلَّ ليلةٍ منزلةً منها، ومنه قولُهُ تعالى: ﴿ وَٱلْقَمَرَ قَدَّرَنَكُ مَنَاذِلَ ﴾ [يس: ٣٩] وهي عبارةٌ عن ثمانيةٍ وعشرين نجماً معروفةُ المطالع في كلِّ ثلاثةَ عشرَ يوماً يغيبُ واحدٌ منها مَع طلوعِ الفجرِ. ويطلعُ رقيبُهُ مِنَ المشرقِ وتنقضي كلُّها مَع انقضاءِ السنةِ القمريةِ، وتزعمُ العربُ في الجاهليةِ أنَّه إذا غابَ واحدٌ منها وطلعَ رقيبُهُ يكونُ مطرٌ وينسبُونهُ إلى طلوع النجم أو غروبهِ ويقولُونَ: مُطِرْناً بنوءِ كَذَا.

وتجعلون رزقكم: أي: تجعَلُون نصيبَكُم \_ مِنْ شكرِ نعمةِ اللهِ

بإنزالِ المطرِ - التكذيبَ .

أَنَّكُم تَكَذَّبُونَ: بنسبةِ النعمِ لغيرِ اللهِ مِنَ الكواكبِ فتقُولُون: مُطِرْناً بنوءِ كذا وكذا.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: أنَّ الله سبحانه وتعالى يعيبُ على المشركين كفرَهُم بنعمةِ الله بنسبةِ نزولِ المطرِ إلى النجم، ويخبرُ أنَّ هذا القولَ كذبٌ محضٌ؛ لأنَّ نزولَ المطرِ إنما هو بفضلِ اللهِ وتقديرِهِ ولا دَخْلَ فِيهِ لمخلوقٍ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّ الله َسبحانه أنكرَ نسبةَ نزولِ المطرِ إلى غيرِهِ مِنَ النجوم والأنواءِ وسمَّاه كذباً.

ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ \_ إبطالُ نسبةِ نزولِ المطرِ إلى الأنواءِ.

٢ \_ أنَّ نسبةَ نزولِ المطرِ إلى النوءِ كذب".

٣ وجوبُ شكرِ الله على نعمِهِ ووجوبُ نسبةِ نزولِ المطرِ إليه تفضَّلاً
 منه وإحساناً.

وَعَنْ أَبِي مَالِكَ الأَشْعَرِيِّ - رَضِيَ اللهُ عَنْهُ -: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «أَرْبَعٌ في أُمَّتِي منْ أَمْرِ الْجَاهِلِيّةِ لاَ يَتْركُونَهُنَّ: الْفَخْرُ بِالأَحسَابِ، والطَّعْنُ في الأَنْسَابِ، والاسْتِسْقَاءُ بِالنَّجُوم، بِالأَحسَابِ، والطَّعْنُ في الأَنْسَابِ، والاسْتِسْقَاءُ بِالنَّجُوم، وَالنيّاحَةُ عَلَى الميّتِ». وَقَالَ: «النَّائِحَةُ إِذَا لَمْ تَتُبْ قَبْلَ مَوْتِهَا، وَالنيّاحَةُ عَلَى الميّتِ». وَقَالَ: «النَّائِحَةُ إِذَا لَمْ تَتُبْ قَبْلَ مَوْتِها، وَالنيّاحَةُ عَلَى الميّتِ». وَقَالَ: «النَّائِحَةُ إِذَا لَمْ تَتُبْ قَبْلَ مَوْتِها، وَالنيّاحَةُ عَلَى الميّتِ». وَقَالَ: «النَّائِحَةُ إِذَا لَمْ تَتُبْ قَبْلَ مَوْتِها، وَالنيّاحَةُ مِنْ جَرَبٍ» (١٠).

أ-ترجمةُ أبي مالكِ: اسمُهُ الحارثُ بنُ الحارثِ الشاميُّ صحابيٌّ. مِنْ أَمرِ الجاهليةِ: المرادُ بالجاهليةِ هنا ما قبلَ البعثةِ؛ سُمُّوا بذلِكَ

لفرطِ جهلِهِم، وكُلُّ ما يخالفُ ما جَاءَ بهِ الرسولُ ﷺ فهو جاهليةٌ.

لا يتركُونَهُنَّ: أي: ستفعلُهَا هذه الأُمةُ إمَّا مع العلمِ بتحريمِهَا أو مَعَ الجهلِ بذلك.

الفخرُ بالأحسابِ: أي: التعاظُمُ على الناسِ بالآباءِ ومآثِرِهِمْ.

والطعنُ في الأنسابِ: أي: الوقوعُ فيها بالعيبِ والتنقصِ.

والاستسقاءُ بالنجومِ: أي: نسبةُ السقيا ومجيءِ المطرِ إلى النجومِ والأنواءِ.

والنياحة : أي: رفع الصوتِ والندبِ على الميتِ.

تُقامُ يومَ القيامةِ: تُبعثُ مِنْ قبرِهَا وتوقفُ يومَ الحسابِ والجزاءِ.

أخرجه مسلم برقم (٩٣٤).

سربالٌ مِنْ قَطرَانٍ: أي: ثوبٌ مِنْ نحاسٍ مذابٍ تلطَّخُ به فيصيرُ كالثوب.

دِرْعٌ: الدرعُ: ثوبٌ ينسجُ مِنْ حديدٍ، يُلبسُ في الحربِ. من جَرَب: الجربُ مرضٌ جلْدِيٌّ.

المعنى الإجماليّ للحديث: يخبرُ النبيُّ عَلَيْهِ أنه سيستمرُّ في الأمةِ شيءٌ مِنَ المعاصي التي كان يفعلُها الناسُ قبلَ البعثةِ، وذلك يتمثلُ في أربع خصالٍ هي: التعاظُمُ بالآباءِ مَعَ أنه لاَ شَرَفَ إلاَّ بالتَّقُوىٰ، وتنقُصُ أنسابَ الناسِ وعيبُها، ونسبةُ نزول المطرِ إلى طلوعِ النجومِ والأنواءِ ورفعُ الصوتِ بالبكاءِ على الميتِ وندبِهِ. ثم يبينُ الوعيدَ في حقَّ الخصلةِ الأخيرةِ بأنَّ مَن استمرَّ عليها من غيرِ توبةٍ فإنَّه يأتي يوم القيامةِ ملطخا جسْمُهُ بالنحاسِ المذابِ حتَّى يكونَ ذلك كالقميصِ، لتشتعلَ بِهِ النارُ، وتلتصةِ بجسمِهِ وتنتنُ رائحتُهُ.

مناسبة الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه دليلاً على تحريمِ الاستسقاءِ بالأنواءِ، وأنَّه مِنْ أمورِ الجاهليةِ.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ \_ تحريمُ الاستسقاءِ بالأنواءِ، وأنَّه مِنْ أمورِ الجاهليةِ.
  - ٢ \_ أنَّ ما كانَ مِنْ أمرِ الجاهلية لا يتركُهُ الناسُ كلُّهُم.
- ٣ \_ أنَّ مَاكَانَ مِنْ أمرِ الجاهليةِ وفعلِهِمْ فهو مذمومٌ فِي دينِ الإسلامِ.
  - ٤ \_ منعُ التشبُّه بالجاهليةِ .
  - ٥ \_ تحريمُ الافتخارِ بالأحسابِ، وأنَّه مِنْ أمورِ الجاهليةِ.
    - ٦ \_ تحريمُ الوقوع في الأنسابِ بذمِّها وتنقُصِهَا.
    - ٧ \_ تحريمُ النياحةِ وبيانُ عقوبَتِهَا وأنَّها منَ الكبائِرِ.

٨ ـ أنَّ التوبةَ تكفرُ الذنبَ وإنْ عَظُمَ.

٩ ـ أنَّ المسلمَ قد يكونُ فيه شيءٌ مِنْ خصالِ الجاهلية ولا يقتضي ذلِكَ
 كفرُهُ.

وَلَهُمَا عَنْ زَيْدِ بْنِ خَالِدِ الجُهنيِّ قَالَ: صَلَّى لَنَا رَسُولُ ﷺ فَلَمَّا صَلَاةَ الصَّبْحِ بِالْحُدَيْبِيةِ عَلَى إِنْرِ سَمَاءٍ كَانَت مِنَ اللَّيْلِ، فَلَمَّا انْصرَفَ أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ فَقَالَ: «أَتَدْرُونَ مَاذَا قَالَ رَبُّكُم؟» قَالُوا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «قَالَ: أَصْبَحَ مِنْ عِبَادِي مُؤمِنٌ بِي اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: فَقَالَ: أَصْبَحَ مِنْ عِبَادِي مُؤمِنٌ بِي وَكَافِرٌ. فَأَمَّا مَنْ قَالَ مُطِرْنَا بِفَضْلِ اللهِ وَرَحْمتِهِ، فَذَلِكَ مُؤمِنٌ بِي كَافِرٌ وَكَافِرٌ بِالْكُورَكِ فِي اللهِ عَلْمُ اللهِ وَرَحْمتِهِ، فَذَلِكَ كَافِرٌ وَكَافِرٌ بِالْكُورَكِ فِي اللهِ عَلْمُ اللهِ وَرَحْمتِهِ اللهِ وَرَحْمتِهِ اللهِ عَلْمَ اللهِ وَرَحْمتِهِ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ وَرَحْمتِهِ اللهِ وَرَحْمتِهِ اللهِ عَلْمَ اللهِ وَرَحْمتِهِ اللهِ عَلْمَ اللهِ وَرَحْمتِهِ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ وَرَحْمتِهِ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَرَحْمتِهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلْمَ اللهِ عَلَى اللهِ وَرَحْمتِهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَكَالَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَلَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وَلَهُمَا مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ مَعَنَاهُ وَفِيهِ: قَالَ بَعْضُهُمْ لَقَدْ صَدَقَ نَوْءُ كَذَا وَكَذَا، فَأَنْزَلَ اللهُ هَذِهِ الآيَةَ: ﴿ فَ فَكَ أُقْسِمُ مِمَوَقِعِ ٱلنَّجُومِ فِكَ أَقْسِمُ مِمَوَقِعِ ٱلنَّجُومِ فِي إِلَى قَوْلِهِ: ﴿ تُكَذِّبُونَ شَيْ ﴾.

ترجمة زيد بن خالد: هو الجهنيُّ المدنيُّ صحابيٌّ مشهور".

صلَّى لَنَا: أي : صلَّى بنا، فاللامُ بمعنىٰ الباءِ.

الحديبية: قريةٌ سمِّيتُ ببئرٍ هُناكَ على مرحلةٍ مِنْ مكة، تُسمَّى الآن شميسي.

إثر: بكسر الهمزة ما يعقبُ الشيءَ.

سماءٌ: مطرٌ سُمِّي بذلِكَ ؛ لأنَّه ينزلُ مِنَ السماءِ وهي كُلُّ ما ارتفعَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٨٤٦) ومسلم برقم (٧١).

مِنَ الليلِ: أي: كَانَ فِي تِلْكَ الليلةِ.

فلمًّا انصرفَ: أي: التفتَ إلى المأمُومِينَ وليسَ المرادُ الانصرافَ مِنَ المكانِ.

أتدرُون؟: لفظُ استفهام معناه التنبيهُ.

من عبادي: المرادُ العبوديةِ العامةِ.

وكافرٌ: أي الكفرُ الأصغرُ.

مُطِرْنَا بنوءِ كَذَا وكذا: أي: نَسَبَ المطرَ إلى غيرِ اللهِ وهو يعتقدُ أنَّ المنزلَ لَهُ هو اللهُ.

صدق نوء كذاً وكذا: أي: صدق سحاب ومطر النجم الفلاني .

فلا أقسمُ: هذا قسمٌ مِنَ اللهِ عزَّ وجلَّ وهو يقسمُ بما شاءَ مِنْ خلقِهِ.

بمواقع النجوم: أي: مطالِعِ الكواكبِ ومغارِبهَا على قولِ الأكثرِ مِنَ المفسرين.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يذكرُ لنا هذا الصحابيُّ الجليلُ ما كانَ مِنْ إرشادِ النبيِّ عَلَيْ لأمتِهِ، بمناسبةِ نزولِ المطرِ، وما ينبغي لهم أن يقولوه عند ذلِكَ، فيروِي عَلَيْ عن ربِّه أنه حِينما امتحنَ الناسَ بإنعامِهِ عليهم بإنزالِ الغيثِ الذي فيه حياتُهُم، انقسَمُوا إلى قسمين: قسمُ اعترفَ بفضلِ اللهُ ونسبَ النعمة إليه على وجُهِ الشكرِ. وقسمُ أنكرَ فضلَ اللهِ ونسبَ النعمة إلى طلوعِ النجمِ أو غروبِهِ وسُمِّي عملَ الأولِ إيماناً وعملَ الثانِي كفراً.

وفي رواية ابن عباس أنَّ هذه الآياتِ وهي قولُهُ تعالى: ﴿ فَكَآ أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ ٱلنُّجُولِ إِنَّ فَ اللَّهِ فَكَآ أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ ٱلنُّجُولِ إِنَّ فَي إِنْكَارِ نسبةِ نزولِ المطرِ إلى النجوم.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه تحريمَ نسبةِ المطرِ إلى النجمِ وتسميتَهُ كفراً وكذباً.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ.

١ - تحريمُ نسبةِ نزولِ المطرِ إلى النجم وتسميتُهُ كفراً.

٢ \_ مشروعيةُ تعليم الناسِ وتنبيهِ هِم على ما يخلُّ بالعقيدةِ .

٣ \_ وجوبُ شكرِ اللهِ على النعمةِ ، وأنَّه لا يجوزُ إضافَتهَا إلى غيرِهِ .

٤ \_ إلقاءُ التعليم على طريقةِ السؤالِ والجوابِ؛ لأنَّه أوقعُ في النفسِ.

٥ \_ أنَّ من سُئِلَ عمَّا لا يعلمُ فإنَّه يتوقفُ ويكلُ العلمُ إلى عالِمِهِ.

٦ \_ وصفُ اللهِ بِالفضلِ والرحمةِ .

٧ \_ أنَّ مِنَ الكفرِ ما لا يخرجُ مِنَ الملةِ .

#### بَابُ

قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُسَبِ ٱللَّهِ ﴾ الآية .

تمام الآية: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَشَدُ حُبًّا يِلَةً وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوٓا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ يِلَوِهِ: ١٦٥].

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: لمَّا كانتْ محبتُهُ سبحانه هي أصل دينِ الإسلامِ، فبكمالِهَا يكملُ دينُ الإنسانِ، وبنقصِهَا ينقصُ توحيدُ الإنسانِ، نبَّه المصنفُ على ذلِكَ بهذا الباب.

أندادًا: أمثالاً ونظراءً.

يحبونَهُم كحبِّ الله: أي: يساوُونَهُم باللهِ في المحبةِ والتعظيمِ. والذين آمنوا أشدُّ حبًّا للهِ: أي: مِنْ حبِّ أصحابِ الأندادِ للهِ. وقِيلَ: مِنْ حبِّ أصحابِ الأندادِ لأندادِهِم.

معنى الآية إجمالاً؛ يذكرُ تعالى حالَ المشركين في الدنيا، وما لَهُمْ فِي الآخرةِ مِنَ العذابِ، حيثُ جعلوا للهِ أمثالاً ونظراءَ من خلقِهِ يساؤونهُم باللهِ في المحبةِ والتعظيم. ويذكرُ سبحانهُ أنَّ المؤمنين يخلصُونَ المحبة للهِ كما يُخلِصُون له سائرَ أنواع العبادةِ.

### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ ـ أَنَّ مَن اتَّخذَ ندًا تساوى محبتُهُ بمحبةِ اللهِ فهو مشركُ الشركَ الأكبرَ.
 ٢ ـ أَنَّ مِنَ المُشركين مَنْ يُحبُّ اللهَ حبًّا شديداً ولا ينفعُهُ ذلِكَ إلاَّ بإخلاصِ المحبةِ للهِ.

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَ آؤُكُمْ وَأَبْنَا أَوُكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ أَحَبَ إِلَيْكُمْ مِنْ اللَّهِ وَرَسُولِهِ. . . ﴾ الآية .

الآية كاملة: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَآ وَكُمْ وَأَبْنَآ وُكُمْ وَإِخْوَنُكُمْ وَأَوْرَجُكُمْ وَأَوْرَجُكُمْ وَأَوْرَجُكُمْ وَأَبْنَآ وُكُمْ وَإِخْوَنُكُمُ وَأَوْرَجُكُمْ وَعَشِيرَ وُكُمْ وَأَمْوَلُ أَقْتَرَفَتُمُوهُا وَجَهَا وَعَشِيلِهِ وَكَسُولُو وَجَهَا وِ فِي سَبِيلِهِ وَفَرَّسُوا حَتَىٰ يَأْقِ اللّهُ بِأَمْرِيَّ إِلَيْكُمُ مِنْ اللّهُ وَرَسُولِهِ وَجِهَا وِ فِي سَبِيلِهِ وَفَرَّسُوا حَتَىٰ يَأْقِ اللّهُ بِأَمْرِقِ اللّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَسِقِينَ اللّهُ الدوبة: ٢٤].

عشيرتُكُم: أقرباؤكُمْ مأخوذٌ مِنَ العِشْرةِ.

اقترفتمُوهَا: اكْتَسَبْتُمُوهَا.

كسادَهَا: فواتَ وقتِ نفاقَها ورواجَها.

ومساكنُ: منازلُ.

ترضُّونَها: تعجبُكُم الإِقامةُ فِيهَا.

أحبّ إليكم: أي: إنْ كانتْ هذه الأشياءُ أحبّ إليكُم من الله ورسوله وجهاد في سبيله .

فتربَّصُوا: أي: انتظروا ما يحلُّ بِكُمْ مِنْ عقابِهِ.

معنى الآية إجمالاً: أمرَ اللهُ نبيَّه أَنْ يتوعَدَ مَنْ أحبَّ هذه الأصناف فآثرَهَا أو بعضَهَا على حبِّ اللهِ ورسولهِذ وفعلِ ما أوجبَ اللهُ عليه مِن الأعمالِ التي يحبُّهَا ويرضَاهَا، كالهجرة والجهاد ونحو ذلك، فبدأ اللهُ بالآباء والأبناء والإخوانِ وكذا الأصدقاء ونحوهِم فمَنِ ادَّعىٰ محبةَ اللهِ وهو يقدِّمُ محبة هذه الأشياء على محبتِه فهو كاذبُ ولينتظرِ العقوبة.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّ فيها وجوبَ تقديمِ محبةِ اللهِ ومحبةِ ما يحبُّه

اللهُ مِنَ الأَشخاصِ والأعمالِ على محبةِ ما سِوى ذلك.

ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ - وجوبُ محبةِ اللهِ تعالى ومحبةِ ما يحبُّه.

٢ ـ وجوبُ حبِّ النبيِّ ﷺ.

٣ - الوعيدُ على مَنْ كانتْ هذه الثمانيةُ أو غيرُهَا أحبَّ إليه منْ دِينِهِ.

عَنْ أَنَسٍ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «لاَ يُؤمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ وَلَدِهِ وَوَالِدِهِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِين »(١) أَخْرَجَاه.

لا يُؤمِنُ أحدُكُم: أي: الإيمانَ الكاملَ.

حتَّى أكونَ أحبَّ إليه: بنصب أحبَّ خبرُ أكونُ .

والناسِ أجمعين: مِنْ عطفِ العامِّ على الخاصِّ.

المعنى الإجماليُّ للحديث: يخبرُ عَلَيْ أَنَّ أحداً لن يؤمنَ الإيمانَ الكاملَ الَّذي تبرأ بِهِ ذِمتُهُ ويستحقَّ بِهِ دخولَ الجنةِ حتَّى يقدمَ محبة الرسولِ عَلَيْ على محبةِ أقرب الناسِ إليه، وعلى محبةِ كُلِّ مخلوقٍ؛ لأنَّ بسببهِ عَلَيْ حصولَ الحياةِ الأبديةِ، والإنقاذَ مِنَ الضلالِ إلى الهدى، ومحبتُهُ عَلَيْ تقتضي طاعتُه واتباعُ ما أَمَرَ بهِ وتقديمَ قولِهِ على قولِ كُلِّ مخلوقٍ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه دليلًا على وجوبِ تقديمِ محبةِ الرسولِ ﷺ على محبيَّةِ كُلِّ مخلوقٍ، وأن تحقيقَ الإيمانِ مشروطٌ بذلك. ما يُستفادُ مِنَ الحديث:

- ١ \_ وجوبُ محبةِ الرسولِ ﷺ وتقديمِهَا على محبةِ كُلِّ مخلوقٍ.
- ٢ ـ أنَّ الأعمالَ مِنَ الإيمانِ؛ لأنَّ المحبةَ عملُ قلبِ وقد نُفِيَ الإيمانُ
   عمَّنْ لَمْ يَكُن الرسُولُ عَلِيْةً أحبَّ إليه مِمَّا ذُكِرَ.
  - ٣ \_ أنَّ نفيَ الإِيمَانِ لا يدلُّ على الخروج مِنَ الإِسلام.
  - ٤ \_ أنَّ الايمانَ الصادقَ لابُدَّ أنْ يظهرَ أَثرُهُ على صاحِبِهِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (١٥) ومسلم برقم (٤٤).

وَلَهُمَا عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «ثَلَاثُ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ بِهِنَّ حَلاَوَةَ الإيمانِ: أَنْ يَكُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَنْ يُحِبَّ المَرْءَ لاَ يُحِبُّهُ إِلاَّ للهِ، وأَنْ يَكْرَهُ أَنْ يَعُودَ في الْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْقَذَهُ اللهُ مِنْهُ، كَمَا يَكْرَه أَن يُلْقَى في النَّارِ».

وفي رِوَايَةٍ: «لاَ يَجِدُ أَحَدُ حَلاَوَةَ الإِيمانِ حتَّى . . . » إلى آخرِه (١٠) .

ولهما عنه: أي: وللبخاريِّ ومسلم عن أنسٍ.

ثلاثٌ مَنْ كُنَّ فيه: أي: ثلاثُ خَصالٍ مَن وُجِدْنَ فيه. وجازَ الابتداءُ بثلاثٍ؛ وإن كانت نكرة لأنَّها على نيةِ الإِضافةِ.

وَجَدَ بِهِنَّ حلاوةَ الإيمانِ: لِمَا يحصلُ له مِنْ لذةِ القلبِ ونعيمِهِ رورِهِ.

أَحَبَّ إليه: منصوب على أنّه خبر يكون .

مِمَّا سِوَاهُمَا: مِمَّا يحبُّه الإِنسانُ بطبعِهِ كالولدِ والأزواجِ ونحوِ ذلكَ.

أن يحبُّ المرءَ: الذي يعتقدُ إيمانَهُ وعبادَتَهُ.

لا يحبُّهُ إلاَّ للهِ: أي: لأجل طاعةِ اللهِ.

أنْ يعودَ في الكفرِ: أي: يرجعُ إليه.

كَمَا يكرَهُ أَن يُلْقَى فِي النارِ: يعني: يستوي عندَهُ الأمرانِ الإِلقاءُ في

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (١٦) ومسلم برقم (٤٣).

النارِ أو العودةُ في الكفرِ.

وفي رواية: أي: للبخاريِّ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ عَلَيْ أَنَّ المسلمَ إذا توفَّرَتْ فيه ثلاثُ خصالٍ هي: تقديمُ محبةِ اللهِ ورسولِهِ على محبةِ ما سواهُمَا مِنْ أَهلِ ومالٍ. ويحبّ من يحبُّه مِنَ الناسِ من أجلِ إيمانِهِ وطاعتِهِ للهِ لا لغرضِ دنيويٌّ ويكرَهُ الكفر كراهية متناهية بحيثُ يستوي عنده الإلقاءُ في النار والرجوعُ إليه. من توفرتْ هذه الخصال الثلاثُ فيه ذاق حلاوة الإيمانِ فيستلذُّ الطاعاتِ ويتحملُ المشقاتِ في رضا اللهِ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه فضيلةَ تقديمِ محبةِ اللهِ ورسولِهِ محمدٍ عَلَيْهِ على محبةِ ما سِوَاهُمَا.

#### ما يُستَفَادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ فضيلةُ تقديم محبةِ اللهِ ورسولِهِ محمدٍ ﷺ على كُلِّ شيءٍ .
  - ٢ \_ فضيلةُ المحبةِ في اللهِ.
  - ٣ \_ أنَّ المؤمنينَ يحبُّونَ اللهَ تعالى محبةٌ خالصةً.
- ٤ ـ أنَّ مَنِ اتَّصفَ بهذه الخصالِ الثلاثِ فهو أفضلُ ممن لم يتصف بِهَا ولوكان المتصفُ بها كافراً فأسلمَ أو كان مذنباً فتابَ من ذنبهِ.
- ٥ ـ مشروعية بغض الكفر والكافرين؛ لأنَّ من أبغض شيئاً أبغض مَنِ
   اتَّصَفَ بهِ .

وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللهُ عنهما ـ قَالَ: «مَنْ أَحَبَّ في اللهِ، وَأَبْغَضَ في اللهِ، وَوَالَى في اللهِ، وَعَادَى في اللهِ، فَإِنَّما تُنالُ وَلاَية اللهِ بذلِكَ، وَلَنْ يَجِدَ عبدٌ طعمَ الإيمانِ وإِنْ كَثُرَتْ صَلاَتُهُ وَصَوْمُهُ حَتَّى يَكُون كَذَلِكَ، وَقَدْ صَارَتْ عَامَّةُ مُؤاخَاةِ النَّاسِ عَلَى أَمْرِ الدُّنْيَا، وَذَلِكَ لاَ يُجْدِي عَلَى أَهْلِهِ شَيئًا »(١) رَوَاهُ ابْنُ جَرير.

وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ فِي قَوْلِهِ تعالى: ﴿ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْمُورَدَّةُ (٢٠٠ ) الْمُورَدَّةُ (٢٠٠ ).

من أحبَّ في اللهِ: أي: أحبَّ المؤمنين مِنْ أجلِ إيمانِهِم باللهِ.

ووالى في الله: أي: والى المؤمنين بنصرتِهِم واحترامِهِم وإكرامِهم.

وَأَبغضَ في اللهِ: أي: أبغضَ الكفارَ والفاسقين لمخالَفَتِهمْ لربِّهم . وعادى في اللهِ: أي: أظهرَ العداوةَ للكفارِ بالفعلِ كجهادِهِم والبراءةِ منهم .

وَلايةُ اللهِ: بفتحِ الواوِ تولِّيهِ لعبدِه بالنصرةِ والمحبةِ.

طعمُ الإيمانِ: أَذُوقُ الإِيمانِ ولذَّتُهُ والفرحُ بِهِ.

مؤاخاة الناس: تآخِيهم ومحبة بعضِهم لبعض.

على أمرِ الدنيا: أي: لأجلِ الدنيا فأحبُّوها وأحبُّوا لأجلِهِا.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن المبارك في الزهد (رقم ٣٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك (٢/ ٢٧٢) وصححه ووافقه الذهبي.

وذلِكَ: أي: المؤاخاةُ على أمرِ الدنيا.

لا يجدي على أهلِهِ شيئاً: لا ينفعُهُم أصلاً بل يضرُّهُمْ.

المعنى الإجماليُ للأثرِ: يحصرُ ابنُ عباسٍ رضي اللهُ عنهما الأسبابَ التي توجبِ محبة اللهِ لعبدِهِ ونصرتِهِ له في محبةِ أولياءاللهِ، وبغضُ أعدائِهِ، وإظهارَ هذه المحبةِ وهذه العداوةِ علانيةً بمناصرةِ المؤمنين ومقاطعةِ المجرمين وجهادِهِم. ويذكرُ أنه لنْ يذوقَ الإيمانَ ويتلذذَ بطعمِهِ من لا يتصفُ بذلِكَ وإن كثرَتْ عبادتُهُ. ثم يذكرُ ابنُ عباسٍ أنَّ هذه القضية قد انعكستْ في وقتِهِ فصارَ الناسُ يتحابُون ويباغَضُونَ مِنْ أَجلِ الدنيا، وهذا لا ينفعُهُمْ بل يضرُهُمْ . ثم فسَّرَ هذه الآيةَ الكريمة: ﴿ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ إِنَّ المرادَ بها أنَّ المحبةَ التي كانت بينهم في الدنيا تقطعتْ بهم يوم القيامة وخانتَهُم أحوجَ ما كانوا إليها، وتبرأ بعضُهُم مِنْ بعضِ ، لما كانتْ هذه المحبةُ في غيرِ اللهِ .

مناسبةُ الْأَثْرِ للبابِ: أنَّ فيه أنَّ حصولَ محبةِ اللهِ لعبدِهِ ونصرتِهِ له مشروطٌ بأمرَيْن:

أحدهماً: محبةُ أولياءِ اللهِ وبغضُ أعدائِهِ بالقلبِ.

ثانيهما: إظهارُ محبةِ أولياءِاللهِ وبغضِ أعدائِهِ بالفعلِ مِنْ مناصرةِ أوليائِهِ وجهادِ أعدائِهِ.

د\_ما يُستفادُ مِنَ الأثرِ:

١ \_ بيانُ الأسبابِ التي تُنالُ بها محبةُ اللهِ لعبدِهِ ونصرتُهُ لعبدِهِ .

٢ \_ وصف الله بالمحبة على ما يليق بجلاله.

٣ مشروعية وفضيلة الحبّ في الله والبغض في الله، وأنّه لا يُغنِي عنهما
 كثرة الأعمال الصالحة.

- ٤ \_ مشروعيةُ مناصرةِ المؤمنين وإعانتَهِم، وبغضِ الكافرين وجهادِهِم.
- ٥ ـ بيانُ ثمرةِ الحبِّ في اللهِ والبغضِ في اللهِ مِنْ ذوقِ طعمِ الإيمانِ
   والتلذُّذِبهِ.
  - ٦ ذَمُّ الحبِّ والبغضِ من أجلِ الدنيا وبيانُ سوءِ عاقِبَتِهِ.

\* \* \*

#### بَابُ

قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُغَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُۥ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنهُم مُّوَمِنِينَ ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُغَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُۥ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنهُم مُّوَمِنِينَ ﴿ إِنَّهَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يَعَالَى اللهِ عَمِانَ ١٧٥].

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّه لمَّا كان الخوفُ مِنْ أَجمعِ أَنواعِ العبادةِ الَّتي يجبُ إخلاصُهَا للهِ تعالى، نبَّه المصنفُ بهذا البابِ على وجوبِ إخلاصِهِ للهِ.

إِنَّما: أَداةُ حصرٍ .

الشيطانُ: علمٌ على إبليسَ اللعين.

يخوّف أولياءَهُ: أي: يخوّ فُكُم بأوليائِهِ ويُوهِمُكُم أَنَّهم ذوو بأسٍ

فلا تَخَافُوهم: أي: لا تخافُوا أولياءَهُ الَّذين خوَّ فَكُم إِيَّاهُم.

وخَافُونِ: فلا تُخَالِفُوا أَمْرِي.

إِنْ كُنْتُمْ مؤمنين: لأنَّ الإِيمانَ يقتضي أن تؤثروا خوفَ اللهِ على خوفِ الناس.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يخبرُ تعالى أنَّ مِنْ كيدِ عدوِّ اللهِ أنه يخوِّفُ المؤمنين من جندِهِ وأوليائِهِ؛ لئلا يُجاهِدُوهم ولا يأمُرُوهُم بمعروفٍ ولا يَنْهَوْهُمْ عن منكرٍ. وَنَهَاناً أن نخافَهُم، وأمرَنا أن نخافَهُ وحدَهُ؛ لأنَّ هذا هو مقتضى الإيمانِ، فكلَّما قَويَ إيمانُ العبدِ زالَ خوفُ أولياءِ الشيطانِ

من قلبِهِ، وكُلَّما ضَعُفَ إيمانُهُ قَوِيَ خوفُهُ منهم.

ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ \_ أَنَّ الخوفَ عبادةٌ يجبُ إخلاصُهُ للهِ.

٢ ـ أَنَّ صرفَ الخوفِ لغيرِ اللهِ شركٌ كَأَنْ يخافَ مِنْ غيرِ اللهِ من وثنِ أو طاغوتٍ أن يصيبَهُ بما يكرَهُ.

٣ \_ التحذيرُ مِنْ كيدِ الشيطانِ.

\* \* \*

وَقَوْلِهِ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَكَا بِٱللَّهِ فَإِذَآ أُوذِي فِي ٱللَّهِ جَعَلَ فِي اللَّهِ جَعَلَ فِي اللَّهِ جَعَلَ فِي اللَّهِ جَعَلَ فِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُواللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللْمُوالْمُ الللللْمُوالِمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللّهُ اللللل

تمامُ الآيةِ: ﴿ وَلَيِن جَآءَ نَصْرٌ مِّن زَيِّكَ لَيَقُولُنَ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمُّ أَوَ لَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَلَمِينَ ۞﴾ [العنكبوت: ١٠].

ومِنَ الناسِ: أي: بعضُ الناسِ.

من يقولُ آمنا باللهِ: أي: يَدَّعي الإِيمانَ بلسانِهِ.

أُوذِيَ في اللهِ: أي: لأجلِ اللهِ جلَّ وَعَلاَ .

فتنةَ الناس: أَذَاهُم ونيلَهُم إياه بالمكرُوه.

كعذابِ اللهِ: أي: جعلَ أَذَى الناسِ الذي ينالُهُ بسببِ تمسُّكِهِ بدينهِ، كعذابِ اللهِ الَّذي ينالُهُ على ارتدادِهِ عَنْ دينهِ، ففرَّ مِنْ أَلمِ أَذَىٰ الناس إلى أَلم عذابِ اللهِ فارتدعن دِينهِ.

نصرٌ مِنْ ربِّك: فتحٌ وغنيمةٌ.

إِنَّا كِنَّا مِعِكُم: في الدينِ فأشْرِكُوناً في الغنيمةِ.

بما في صدور العالمين: بمّا فِي قلوبهم مِنَ الإِيمانِ والنفاقِ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يخبرُ تعالى عَنِ الداخلِ في الإيمانِ بلا بصيرةٍ أنَّه إذا أصابَتْهُ محنةٌ وأذى مِنَ الكفارِ جعَلَ هذا الأذى - الذي لابُدَّ أَنْ ينالَ الرسلَ وأتباعَهُمْ مِمَّنْ خالَفهُمْ - جَعَلَ ذلك في فرارهِ منه وتركِهِ السببَ الذي نالَه مِنْ أجلِهِ كعذابِ اللهِ الذي فرَّ منه المؤمنون، ففرَّ من ألم عذابِ اللهِ الذي عذابِ اللهِ في تركِهِ دينه إلى عذابِ اللهِ، فاستجارَ مِنَ الرمضاءِ بالنارِ. وإذا نصرَ اللهُ جندَه وأولياءَهُ قال: إنِّي كُنْتُ مَعَكُمْ واللهُ عَليمٌ بمَا

انطوى عليه صدْرُهُ مِنَ النفاقِ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّها أفادتْ أَنَّ الخوفَ مِنَ الناسِ أَن ينالُوه بما يكْرَهُ بسببِ الإيمانِ باللهِ مِنْ جملةِ الخوفِ مِنْ غيرِ اللهِ المستلزِم لضعفِ الإيمانِ.

#### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ - أنَّ الخوفَ مِنْ أذى الناس بسببِ الإِيمانِ خوفٌ مِنْ غيرِ اللهِ.

٢ - وجوبُ الصبر على الأذي في سبيلِ اللهِ.

٣ \_ دناءة همّة المنافقين.

٤ \_ إثباتُ علم اللهِ تَعَالَى.

\* \* \*

# وَقَوْلِهِ: ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَجِدَ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتَى ٱلزَّكَوْةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلَّا ٱللَّهَ ﴾ الآية .

تمام الآية: ﴿ فَعَسَى أُولَتِهِكَ أَن يَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُهْتَدِينَ ﴾ [التوبة: ١٨].

إنما يعمرُ مساجدَ اللهِ: أي: إنما تَستقيمُ عمارتُهَا بالعبادة والطاعة.

مَنْ آمَنَ باللهِ . . . إلخ: أي: الجامعين للكمالاتِ العلميةِ والعمليةِ .

ولم يخش إلا الله: الخشية هي: المخافة والهيبة، والمراد بالخشية هنا: أي خشية التعظيم والعبادة والطاعة. أما الخشية الجبلية كخشية المحاذير الدنيوية فلا يكاد أحدٌ يسلم منها. وينبغي أن يخشى في ذلك كلّه قضاء الله وتصريفَه.

فعسى أولئك: المتصفون بهذه الصفاتِ.

أن يكونوا مِنَ المهتدِين: أي: أولئك همُ المهتدون. وكُلُّ (عسى) مِنَ الله فهي واجبةٌ.

المعنى الإجماليُّ للآية : لمَّا نفىٰ تعالَى عمارة المساجد المعنوية بالعبادة عَنِ المشركين في الآية التي قبلَها، أثبتْ في هذه الآية عمارتَها بالعبادة للمؤمنين الذين آمنوا بقلوبهم، وعملُوا بجوارِجهم، وداوَموا على إقام الصلاة بأركانِها وواجِبَاتِها وسنَنها، وأعطُوا الزكاة مستحقِّيها، وأخلَصُوا لله الخشية وهي المخافة والهيبة.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّ فيها وجوبَ إخلاصِ الخشيةِ أي الخوفَ والهيبةَ التي هي أساسُ العبادةِ للهِ وحدَهُ.

ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ ـ وجوبُ إخلاصِ الخشيةِ للهِ وحدَهُ.

٢ - أنَّ الشركَ لا ينفعُ معهُ عملٌ.

٣ ـ أنَّ عمارة المساجِدِ إنَّما تكونُ بالطاعةِ والعملِ الصالِحِ لا بمجردِ البناءِ.

٤ - الحثُّ على عمارة المساجدِ حسيًّا ومعنويًّا.

\* \* \*

وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ \_ رَضِيَ اللهُ عنه \_ مَرْفُوعاً: «إِنَّ مِنْ ضَعْفِ اللهِ عنه \_ مَرْفُوعاً: «إِنَّ مِنْ ضَعْفِ اللهِ اللهِ اللهِ مَا أَنْ تُحْمَدَهُمْ عَلَى رِزْقِ اللهِ اللهِ وَأَنْ تَحْمَدَهُمْ عَلَى رِزْقِ اللهِ وَأَنْ تَذُمَّهُمْ عَلَى مَا لَمْ يُؤتِكَ اللهُ. إِنَّ رِزْقَ اللهِ لا يَجُرُّه حِرْصُ حَرِيصٍ ، وَلا يَرُدُهُ كَرَاهِيَّةُ كَارِهٍ »(١).

ضَّعفَ: بضمِّ الضادِ وفتحِهَا ضدُّ القوةِ والصحةِ.

اليقين: ضدّ الشكّ هو: كمالُ الإيمانِ.

ترضي الناس بسخطِ اللهِ: أي: تؤثرُ رضًاهُمْ على رِضًا الله.

وأن تحمَدَهُم: أي: تَشْكُرَهُم وتثني عليهم.

على رزقِ اللهِ: أي: ماوصلَ منه إليكَ على أيدِيهِم بأَنْ تُضِيفَه إليهم وتنسىٰ المنعمَ المتفضلَ.

وأَن تَذُمُّهم على مَا لَمْ يُؤْتِكَ اللهِ: أي: إذا طلبَتْهُم شيئاً فَمَنَعُوكَ ذَمَمْتَهُم على ذلك .

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يبينُ ﷺ في هذا الحديثِ ما ينبغي أَنْ يكونَ عليه المسلمُ، من قوةِ الثقةِ باللهِ، والتوكلِ عليه، واعتقادِ أَنَّ كُلَّ شيءٍ بتدبيرِهِ ومشيئتِهِ، ومنْ ذَلِكَ الأسبابُ إذا شاءَ اللهُ رتَّب عليها نتائِجَهَا

 <sup>(</sup>۱) أخرجه أبو نعيم في الحلية (١٠٦/٥)، (١٠٦/١٥). والبيهقي في شعب الإيمان (رقم ٢٠٣).

وأخرجه الطبراني من حديث عبدالله بن مسعود عن النبي ﷺ. انظر معجمه الكبير (١٠/١٠): فيه ٢١٥/١٠): فيه خالد بن يزيد العمري واتهم بالوضع.

فأدتِ المطلوبَ بها، وإنْ شاءَ مَنعَها من أداءِ نتائِجها ـ وكُلُّ ذَلِكَ راجعٌ إلى الله فهو المحمودُ على السراءِ والضراءِ والشدةِ والرخاءِ ـ وهذا هو كمالُ اليقينِ، وأما من تعلَّق قلبُهُ بالناسِ ومالَ معَ الأسبابِ فإنْ نَالَ شيئاً مِنَ الخيرِ على أيدِي الناسِ مَدَحَهُم. وإنْ لَمْ ينلْ مرادَهُ ذَمَّهُم ولاَ مَهُم فهذا قَدْ ضعُفَ يقينُهُ واختلَّ توكُّلُه على اللهِ. ثم خَتَمَ ﷺ الحديثَ بما يؤكدُ ويوضِّحُ ما قرَّره في أولِهِ بأنَّ العطاءَ والمنعَ يجريان بأمرِ اللهِ وحسبِ حكمتِهِ ولا يرجعان إلى حرصِ العبدِ أو كراهتِهِ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ : أنَّ فيه وجوبَ تعلُّقِ القلبِ باللهِ في جلبِ النفعِ، ودفعِ الضرِّ، وخوفِهِ وخَشيتِهِ وحدَهُ، وعدمِ الالتفاتِ إلى الخلقِ بمدحِ أو ذمِّ على ما يحصلُ مِنَ الإعطاءِ والمنع.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ \_ وجوبُ التوكُّلِ على اللهِ وخشيَتِهِ وطلبِ الرزقِ منه .
  - ٢ \_ إثباتُ القضاءِ والقدر.
  - ٣ عدمُ الاعتمادِ على الأسباب.
  - ٤ تقديمُ رِضًا اللهِ على رِضًا المخلوقِ.

وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عنها \_ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «مَنِ الْتُمسَ رِضَا اللهِ بِسَخَطِ النَّاسِ رَضِيَ اللهُ عَنهُ وَأَرْضَى عَنهُ النَّاسَ. وَمَنِ اللهُ عَنهُ وَأَرْضَى عَنهُ النَّاسَ وَمَنِ الْتُمَسَ رِضَا النَّاس بِسَخَطِ اللهِ سَخِطَ اللهُ عَلَيْهِ وَأَسْخَطَ عَلَيْهِ النَّاسَ»(١) رَوَاهُ ابْنُ حِبَّانَ في صَحِيحِهِ.

التمس: طلب.

المعنى الإجماليُ للحديثِ: يبينُ على الطريقَ الذي يحصلُ به رِضَا الناسِ، والطريقُ الذي يحصلُ به سخطُ اللهِ، وسخطُ الناسِ. وذلك أنَّ الناس لقصورِ معرفتِهِم بالعواقِبِ وغلبةِ المؤثراتِ عليهم، قد تتعارضُ رغبتُهُم مَعَ ما شَرَعَهُ اللهُ مِمَّا فِيهِ صلاحُهُم عاجلًا وآجلًا، وهنا يتميزُ موقفُ المُؤمنِ الصحيحِ الإيمانِ من موقفِ مزعزعِ الإيمانِ. يتميزُ موقفُ المُؤمنِ الصحيحِ الإيمانِ من موقفِ مزعزعِ الإيمانِ. فالمؤمنُ يؤثرُ رضا اللهِ على رضا الناس، فيستمرُ مع شرع اللهِ لا تأخذُهُ في اللهِ لومةُ لائم، فيتولاه اللهُ بنصرِهِ؛ لأنَّه قد اتَقى الله ﴿ وَمَن يَتَقِ ٱللّهَ يَجْعَل لَهُ وَمَن يَتَقِ ٱللّهَ يَجْعَل لَهُ وَمَن الطلاق: ٢].

وُمزعزعُ الإِيمانِ يؤثرُ رِضَا الناسِ على رِضَا اللهِ فيحققُ لَهُم مطلوبَهُم وإِنْ كان مخالفاً لِمَا شرعه اللهُ، وهذا في الحقيقةِ قَدْ خَافَ الناسَ ولم يخفِ الله، وسينعكسُ عليه مرادُهُ فينقلبُ حامِدُهُ في الناسِ ذامًا، ولن يغنوا عنه مِنَ اللهِ شيئاً، فضرّ نفسَهُ وضرَّ من أَرادَ نفعَهُم بمعصيةِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن حبان كما في موارد الظمآن برقم (۱۵٤۱، ۱۵٤۲)، والترمذي برقم (۲٤۱٦).

الله .

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه وجوبَ خشيةِ اللهِ وتقديمِ رِضَاهُ على رِضَا المخلوقِ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ - وجوبُ خشيةِ اللهِ وتقديم رِضًاه على رِضًا خلقِهِ.

٢ - بيانُ عقوبةِ مَنْ آثرَ رِضَا الناسِ على رِضَا الله .

٣ ـ وجوبُ التوكل على اللهِ والاعتمادِ عليه.

٤ ـ بيانُ مافي تقديم رِضًا اللهِ مِنَ العواقبِ الحميدةِ وما في تقديمِ رِضًا الناس على رِضًا اللهِ مِنَ العواقِب السيئةِ .

٥ \_ أنَّ قلوب العباد بيدِ اللهِ سبحانه .



#### بَابُ

قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوۤا إِن كُنُتُم مُّوۡمِنِينَ ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوۤا إِن كُنُتُم مُّوۡمِنِينَ ﴿ ﴾ [المائدة: ٢٣].

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: أرادَ المصنفُ بهذا البابِ بيانَ أَنَّ التوكلَ فريضةٌ يجبُ إِخلاصُهُ للهِ؛ لأنه مِنْ أَفضلِ العبادةِ وأَعلىٰ مقاماتِ التوحيدِ.

وعلى الله: أي: لاَ عَلَى غيرِهِ.

فتوكَّلُوا: اعتمدوا عليه وفوِّضُوا أمورَكُم إليه.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يذكرُ تَعَالَى أَنَّ موسىٰ عليه السلامُ أمرَ قومَهُ أَنْ يدخُلُوا الأرضَ المقدسةَ التي كَتَبَهَا اللهُ لَهُمْ، ولا يرتَدُّوا على أدبارهِم خَوْفاً مِنَ الجبارِين، بل يمضوا قدماً لا يهابونهُم ولا يخشَوْنهُم، متوكِّلين على اللهِ في هزيمَتِهِم، مصدِّقين بصحةِ وَعْدِهِ لهم إِنْ كَانُوا مؤمنين.

#### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ وجوبُ التوكلِ على اللهِ وحدَه سبحانه، وأن صرفَ التوكُّلِ لغيرِ اللهِ
   شركٌ؛ لأنه عبادة.
  - ٢ \_ أَنَّ التوكلَ على اللهِ شرطٌ في صحةِ الإيمانِ ينتفِي الإيمانُ عندَ انتفائِهِ.

وقَوْلِهِ: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ الآية.

تمامُ الآيةِ: ﴿ وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﷺ وَالأَنفال: ٢].

وَجِلتْ قُلُوبُهُم: خَافَتْ مِنَ اللهِ.

وعلى ربِّهم: لاَ عَلَى غَيْرِهِ.

يتوكَّلُونَ: يُفَوِّضُون إليه أُمورَهُم ولا يَخْشوْنَ ولا يَرْجُونَ إِلاَّ إِيَّاه.

المعنى الإجماليّ للآيةِ: يصفُ اللهُ ـ جلَّ وعلا ـ المؤمنين حقَّ الإيمانِ بثلاثِ صفاتٍ عظيمةٍ هي:

- ١ \_ الخوفُ منه عندَ ذكرِهِ، فيفعَلُون أوامِرَهُ ويترُكُون زواجِرَهُ.
  - ٢ \_ زيادة إيمانِهِم عند سماع تلاوة كلامِهِ.
  - ٣ ـ وتفويضُ الأمور إليه والاعتمادُ عليه وحدَهُ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّها تدلّ على أنَّ التوكلَ على اللهِ وحدَهُ من صفاتِ المؤمنين.

#### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ \_ مشروعيةُ التوكل على اللهِ وأنَّه مِنْ صفاتِ المؤمنين.
- ٢ \_ أنَّ الإِيمانَ يزيدُ وينقصُ. فيزيدُ بالطاعةِ وينقصُ بالمعصيةِ .
  - ٣ \_ أنَّ الإِيمانَ باللهِ يستدعى التوكُّل عَليه وحدَهُ.
  - ٤ \_ أنَّ مِنْ صفاتِ المؤمنين الخشوعَ والذلَّ اللهِ تَعَالَى.

وَقَـــوْلِـــهِ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَسْبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِلَّانِهَالِ: ٦٤].

وَقُولِهِ : ﴿ وَمَن يَتُوكُّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ﴿ وَمَن يَتُوكُّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُو حَسَّبُهُ ﴿ الطلاق: ٣].

حسبُكَ اللهُ ومن اتبعَكَ: أي: كَافيكَ اللهُ وحدَهُ وكافِي أتباعِكَ. فهو حسبُهُ: أي: كَافِيه.

المعنى الإجماليُّ للآيتين: يخبرُ اللهُ سبحانه نبيَّه وأمته بأنَّه هو وَحْدَه كَافِيهِم، فلا يحتاجُونَ معه إلى أحدٍ، فليكن توكُّلُهم ورغبتُهُم عليه وحدَهُ، كَمَا جَعَل سبحانه لكلِّ عملٍ جزاءً، فجعلَ جزاءً التوكلِ عليه كفايتَهُ للمتوكلِ، فإذا كانَ اللهُ سبحانه كافياً المتوكلَ عليه وحسبَه وواقيه فلا مطمعُ فيه لعدوِّ.

مناسبةُ الآيتِين للبابِ: أنهما يدلاً نِ على وجوبِ التوكلِ على اللهِ؟ لأنَّه هو الكافِي لِمَن توكَّلَ عليه.

ما يُستفادُ مِنَ الآيتين:

- ١ وجوبُ التوكلِ على اللهِ؛ لأنَّه مِنْ أعظم أنواع العبادةِ.
- ٢ ـ بيانُ فضلِ التوكلِ على اللهِ وفائدتِهِ، وأنَّه أعظمُ الأسبابِ لجلبِ النفع ودفع الضرِّ.
  - ٣ \_ أَنَّ العجزاءَ مِنْ جنسِ العملِ.

وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ـ رضي الله عنهما ـ قَالَ: «حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ اللهِ كِيلُ» قَالَهَا إِبْرَاهِيمُ ـ عَلَيْهِ السَّلامُ ـ حِينَ أُلْقِيَ في النارِ.
وقَالَهَا مُحَمَّدٌ ﷺ حين قَالُوا لَهُ: ﴿ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمُ فَاخْشُوهُمُ فَزَادَهُمُ إِيمَنَا وَقَالُوا حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ إِنَّ اللهُ وَقَالُوا حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ إِنَّ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ ا

حسبنًا اللهُ: أي: كافِينا فلا نتوكُّلُ إلاَّ عليه.

نعمَ الوكيلُ: أي: المَوكولُ إليه أمورُ عبادِهِ.

المعنى الإجماليُّ للأثرِ: يروي عبدُ اللهِ بنُ عباس ـ رضي اللهُ عنهما ـ أنَّ هذه الكلمة العظيمة: «حسبُنااللهُ ونعمَ الوكيلُ» قالها الخليلان إبراهيمُ ومحمدٌ ـ عليهما الصلاةُ والسلامُ في موقفين حَرِجَيْنِ لَقِيَاهُمَا مِنْ قومِهِمَا ـ وذلك حينما دعا إبراهيمُ قومَهُ إلى عبادةِ اللهِ فأبوا وكسَّر أصنامَهُم فأرادُوا أن ينتصروا لها فجمعوا حَطَباً وأضرموا له ناراً ورمُوه بالمنجنيقِ إلى وسطِها، فقالَ هذه الكلمة. فقالَ اللهُ للنارِ: ﴿ كُونِ بَرُدا وَسَلَمًا عَلَى إِبْرَهِيمَ فَي النابِهِ: ١٦]. وحينما أرسلتْ قريشٌ إلى محمد وسلطها على إنّا قد أجمَعْنا السير إليك وإلى أصحابِكِ النستاصِلَكُم. فقالَ عَلَى إَنَّا قد أجمَعْنا السير إليك وإلى أصحابِكِ لنستأصِلَكُم. فقالَ عَلَى اللهُ ونعم الوكيلُ. ﴿ فَانقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِنَ اللهِ وَفَضْلِ لَمْ يَسْسَهُمْ شُوّهُ ﴾ [الاعمران: ١٧٤]. الوكيلُ. ﴿ فَانقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِنَ اللّهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَسْسَهُمْ شُوّهُ ﴾ [الاعمران: ١٧٤].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٤٥٦٣، ٤٥٦٤).

والاعتمادِ على اللهِ، هي الكلمةُ التي تُقالُ عندَ الكروبِ والشدائِدِ. وهي تدلُّ على التوكلِ على اللهِ في دفع كيدِ الأعداءِ.

# ما يُستفادُ مِنَ الأثرِ:

- ١ \_ فضلُ هذه الكلمةِ، وأنَّه ينبغي أنْ تقالَ عندَ الشدائِدِ والكروبِ.
- ٢ ـ أنَّ التوكلَ مِنْ أعظمِ الأسبابِ في حصولِ الخيرِ ودفعِ الشرِّ فِي الدنيا
   والآخرة .
  - ٣ \_ أنَّ الإِيمانَ يزيدُ وينقصُ.
  - ٤ أَنَّ ما يكرهُ الإنسانُ قَدْ يكونُ خيراً لَهُ.

#### بَابُ

قَوْلِ اللهِ تَعالى: ﴿ أَفَأَمِنُواْ مَكَرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَكَرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَكَرَ اللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَلِيمُونَ شَكَ الأعراف: ٩٩].

وَقُوْلِهِ: ﴿ وَمَنْ يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ ۚ إِلَّا ٱلضَّآلُونَ ﴿ وَمَنْ يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ ۚ إِلَّا ٱلضَّآلُونَ ﴾ [الحجر: ٥٦].

مناسبة البابِ لكتابِ التوحيدِ: أَرادَ المؤلفُ رحمه اللهُ بهذا البابِ أَنْ يبينَ أَنَّ الأَمنَ مِنْ مكرِ اللهِ والقنوطَ مِنْ رحمةِ اللهِ مِنْ أعظمِ الذنوبِ، وأنَّ كلَّا منهما ينافِي كمالَ التوحيدِ، وأنَّه يجبُ على المؤمِنِ أَنْ يجمعَ بينَ الخوفِ والرجاءِ.

مكرُ اللهِ: استدراجهُ العبدَ بالنعمِ إِذا عَصَى وإِملاؤه له حتَّى يأخذُهُ أَخذُ عزيزِ مقتدرِ.

الخاسرون: أي: الهالكون.

يقنطُ: القنوطُ: استبعادُ الفرج واليأسِ منه.

الضالون: المخطئون طريقَ الصواب.

المعنى الإجماليُّ للآيتين: يذكرُ اللهُ سبحانهُ حالَ أهلِ القرى المكذبين للرسلِ، أنَّ الذي حَمَلَهُم على تكذِيبِهِم هو الأمنُ مِنِ استدراجِ اللهِ لَهُم، وعدمُ الخوفِ منه، فتمادَوْا فِي المعاصِي والمخالفاتِ، واستبعدوا الاستدراجَ مِنَ اللهِ، وهذه حالُ الهالكين.

وفي الآيةِ الثانيةِ يحكي اللهُ عن خليلِهِ إبراهيم ـ عليه السلامُ ـ أنّه لمّا بشّرَتْهُ الملائكةُ بولدِهِ إسحاقَ ـ عليه السلامُ ـ استبعدَ ذلِكَ على كِبَرِ سنّه، فقالتْ لَهُ الملائكةُ: ﴿ فَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْقَنطِينَ ﴾ [الحجر: ٥٥]، أي: الآيسين، فأجابَهُم بأنّه ليسَ بقانطٍ؛ لكنه قَالَ ذلِكَ على وجْهِ التعجب.

#### ما يُستفادُ مِنَ الآيتين:

- ١ في الآية الأولى: التحذيرُ مِنَ الأمنِ مِنْ مكرِ اللهِ، وأنَّه مِنْ أعظمِ الذنوب.
- ٢ ـ في الآية الثانية: التحذيرُ مِنَ القنوطِ مِنْ رحمةِ اللهِ، وأنَّه مِنْ أعظمِ الذنوب.
- ٣ في الآيتين أنه يجبُ على المؤمِنِ أن يجمع بينَ الخوفِ والرجاءِ فلا يغلّبُ جانبَ الخوفِ فييأسَ يغلّبُ جانبَ الرجاءِ فيأمنُ مكرَ اللهِ ولا يغلّبُ جانبَ الخوفِ فييأسَ مِنْ رحمةِ اللهِ.
- ٤ ـ أنَّ الخوف والرجاء مِنْ أنواعِ العبادةِ الَّتي يجبُ إخلاصُها للهِ وحده
   لا شَرِيكَ لَهُ.

وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ـ رضي الله عنهما ـ أَنَّ رَسُولَ الله عَيَّالَةِ سُئِلَ عَنِ الكَبَائِرِ فَقَالَ: «الشِّرْكُ بِاللهِ، وَالْيَأْسُ مِنْ رَوْحِ اللهِ، والأَمْنُ مِنْ مَعْ اللهِ، والأَمْنُ مِنْ مَعْ اللهِ» (١).

وَعَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ قَالَ: «أَكْبَرُ الْكَبَائِرِ الْإِشْرَاكُ بِاللهِ، والأَمْنُ مِنْ مَكْرِ اللهِ، وَالْيَأْسُ مِنْ رَوْحِ اللهِ» أَنْ اللهِ، وَالْيَأْسُ مِنْ رَوْحِ اللهِ» (٢). رَوَاهُ عَبْدُ الرزَّاقِ.

الكبائرُ: جمعُ كبيرةٍ وهي: كُلُّ ذنبِ تَوعَّدَ اللهُ صاحِبَهُ بنارٍ أو لعنةٍ أو غضبِ أو عذابِ أو نفي الإيمانِ أو رتب الله عليه حدًّا في الدنيا.

الشركُ باللهِ: في ربوبيّتِهِ وعبوديَّتهِ.

واليأسُ من روحِ اللهِ: أي قطعُ الرجاءِ والأملِ مِنَ اللهِ فيما يَرُومُهُ ويقصدُهُ ويخافُهُ ويرجُوهُ.

من مَكْرِ اللهِ: أي: مِنِ استدراجِهِ للعبدِ أو سلبِهِ ما أعْطَاهُ مِنَ الإيمانِ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: ذكرَ رسولُ الله ﷺ في هذا الحديثِ أنَّ كبائِرَ الذنوبِ هي: أن يُجعلَ للهِ سبحانه شريكٌ فِي ربوبيَّتِهِ أو عبوديَّتهِ وبدأ به؛ لأنَّه أعظمُ الذنوبِ. وقطعُ الرجاءِ والأملِ مِنَ اللهِ؛ لأنَّ ذلك

<sup>(</sup>١) قال الهيثمي في مجمع الزوائد (١/٤/١) رواه البزار والطبراني ورجاله موثقون.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه (۱۹/۱۰) رقم (۱۹۷۰۱) والطبراني في معجمه الكبير (۱۹۲۹ رقم ۸۷۸۵). واه الكبير (۱۰۲۹) رقم ۱۸۷۸).
 الطبراني وإسناده صحيح.

إساءة طنّ بالله وجهل بسعة رحمته، والأمنُ مِنَ استدراجِهِ للعبدِ بالنعمِ حتّى يأخذَه على غِرَّةٍ. وليسَ المرادُ بهذا الحديثِ حصرَ الكبائرِ فِيما ذَكَرَ؛ لأنّ الكبائر كثيرةٌ، لكن المرادَ بيانُ أكبرِهَا كَمَا يُفيدُهُ أثرُ ابن مسعودٍ الّذي سَاقَهُ المؤلفُ بعدَهُ.

مناسبة الحديثِ للبابِ: أنَّه يدلُّ على أنَّ الأمنَ مِنْ مكرِ اللهِ واليأسَ مِنْ رحمتِهِ مِنْ كبائِرِ الذنوبِ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ ـ تحريمُ الأمنِ مِنْ مكرِ اللهِ واليأسِ مِنْ رحمتِهِ، وأنهما مِنْ أكبرِ
 الكبائر كما عليه المرجئة والخوارج.

٢ \_ أنَّ الشركَ أعظمُ الذنوب وأكبرُ الكبائر.

٣ ـ أنَّ الواجبَ على العبدِ أنْ يكونَ بينَ الخوفِ والرجاءِ، فإذا خَافَ لا
 ييأسُ، وإذا رَجا لا يَأْمَنُ.

# بَابٌ مِنَ الإِيْمَانِ بِاللهِ الصَّبْرُ على أَقْدار اللهِ

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ يَهْدِ قَلْبَكُمْ ﴾ [النغابن: ١١]. قَالَ عَلْقَمَةُ: هُوَ الرَّجُلُ تُصِيبُهُ المُصِيبَةُ فَيَعْلَمُ أَنَّهَا مِنْ عِنْدِ اللهِ فَيَرْضَى وَيُسَلِّمُ.

ترجمةُ علقمةَ: هو علقمةُ بنُ قيسِ بنِ عبدِاللهِ بنِ علقمةَ، وُلِدَ في حياةِ النبيِّ ﷺ وهو مِنْ كبارِ التابِعِين وعلمائِهِم وثقاتِهِم، ماتَ بعدَ الستينَ مِنَ الهجرةِ.

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: أرادَ المصنفُ بهذا البابِ بيانَ وجوبِ الصبرِ على الأقدارِ وتحريمِ التَّسخُطِ منها؛ لأنَّ ذلك ينافِي كمالَ التوحيدِ.

الإيمانُ: في اللغةِ: التصديقُ الذي معه ائتمان للمخبر وفي الشرع: نطقٌ باللسانِ واعتقادٌ بالقلبِ وعملٌ بالجوارح.

َ الصبرُ: في اللغةِ الحبسُ والكفُّ ـ وشرعاً هو َ: حبسُ النفسِ عَنِ الجزعِ، واللسانِ عَنِ التشكِّي والسخطِ، والجوارحِ عَنْ لَطمِ الخدودِ وشقِّ الجيوبِ.

ومن يؤمنُ باللهِ: فيعتقدُ أنَّ المصيبةَ بقضائِهِ وقدرِهِ، ويسترجعُ عندَهَا.

يهْدِ قلبهُ: للصبرِ عليها.

هو الرجلُ تصيبهُ . . إلخ : هذا تفسيرُ للإيمانِ المذكورِ في الآيةِ .

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يخبرُ تَعَالى أَنَّ مَنْ أَصابَتْهُ مَصَيبةٌ فَعَلِمَ أَنَّهَا مِنْ قدرِ اللهِ، فصبرَ واحتسب، واستسلمَ لقضاءِ اللهِ، هدى اللهُ قلبَهُ، وعوَّضه عمَّا فَاتَه مِنَ الدنيا هُدى في قلبِهِ ويقيناً صادقاً، وقد يُخْلِفُ عليه ما أُخِذَ منه أو خيراً منه.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّ فيها دليلاً على فضيلةِ الصبرِ على أقدارِ اللهِ المولمةِ .

#### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ \_ فضيلةُ الصبرِ على أقدارِ اللهِ المؤلمةِ كالمصائبِ.

٢ \_ أَنَّ الأعمالَ مِنْ مُسمَّى الإيمانِ.

٣ \_ أَنَّ الصبرَ سببٌ لهدايةِ القلب.

٤ \_ أَنَّ الهدايةَ مِنْ ثوابِ الصابِرِ.

وَفِي صَحِيحٍ مُسْلِمٍ عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ ـ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ـ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ النَّسَبِ، اللهِ عَلَى النَّسَبِ، وَالنَّيَاحَةُ على الْمَيِّتِ» (١).

هُمَا: أي: الاثنتانِ.

بِهِمْ كُفُرٌ: أي: هاتان الخصلتان كفرٌ قائِمٌ بالناسِ ـ حيثُ كانتا مِنْ أعمالِ الكفار.

الطعنُ في النسبِ: أي: الوقوعُ فِيهِ بالعيبِ والتنقصِ.

والنياحة على الميت: أي: رفع الصوتِ بالندبِ بتعديدِ شمائِلهِ ؟ لِمَا في ذَلِكَ مِنَ التسخُّطِ على القدرِ .

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ ﷺ أنه سيستمرُّ في الناسِ خصلتان مِنْ خصالِ الكفرِ، لا يسلَمُ منهما إلاَّ من سَلَّمَهُ اللهُ.

الأولى: عيبُ الأنسابِ وتنقُصُهَا.

الثانية: رفع الصوتِ عندَ المصيبةِ تسخُّطاً على القدرِ.

لكنْ ليسَ مَنْ قامَ بِهِ شعبةٌ من شعبِ الكفرِ يكونُ كافراً الكفرَ المخرجَ مِنَ الملةِ حتَّى يقومَ بِهِ حقيقةُ الكفرِ.

مناسبة الحديثِ للبابِ : أنَّ فيه دليلاً على تحريمِ النياحةِ ؛ لِمَا فِيهَا مِنَ السخطِ على القدرِ وعدم الصبرِ .

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ : ١ ـ تحريمُ النياحَةِ، وأنَّها مِنْ خصال الكفرِ ومن الكبائر.

٢ \_ وجوبُ الصبرِ ؛ لأنَّه إذا حرمت النياحةُ دلَّ على وجوبِ ضدِّها وهو الصبرُ

٣ - أنَّ مِنَ الكفرِ ما لا ينقلُ عَنِ الملةِ . ٤ - تحريمُ الطعنِ في الأنسابِ وتنقُصِها .

(١) أخرجه مسلم برقم (٦٧).

وَلَهُمَا عَن ابْنِ مَسْعُودٍ \_ رَضيَ اللهُ عنه \_ مَرْفُوعاً: «لَيْسَ مِنَّا مَنْ ضَرَبَ الْخُدُودَ وَشَقَّ الْجُيُوبَ وَدَعَا بِدَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ» (١).

ليسَ مِناً: هذا من باب الوعيدِ ولا ينبغِي تأويلُهُ.

من ضَرَبَ الخدودَ: خصَّ الخدَّ؛ لأنه الغالبُ، وإلاَّ فضربُ بقيةِ الوجْهِ مثلَهُ.

وشقّ الجيوب: جمعُ جيْبِ وهو: مدخلُ الرأس مِنَ الثوب.

دعوىٰ الجاهليةِ: هي: الندبُ على الميتِ والدعاءُ بالويلِ والثبور.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: أنَّ الرسولَ ﷺ يتوعَّدُ منْ فعلَ شيئاً من هذه الأمور؛ لأنها مشتملةٌ على التسخطِ على الربِّ وعدمِ الصبرِ الواجبِ، والإضرارِ بالنفسِ من لطمِ الوجْهِ، وإتلافِ المالِ بشقَّ الثيابِ وتمزيقِهَا، والدعاءِ بالويلِ والثبورِ، والتظلُّم مِنَ اللهِ تعالى.

مناسبةُ الحديثِ للبَابِ: أَنَّ فيه دليلاً على تحريمِ التسخطِ مِنْ قدرِ اللهِ بالقولِ والفعلِ، وأنَّ ذلك مِنْ كبائرِ الذنوبِ.

## ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ \_ تحريمُ التسخطِ مِنْ قدرِ اللهِ بالقولِ أو الفعلِ، وأنَّه مِنَ الكبائرِ.

٢ \_ وجوبُ الصبر عندَ المصيبةِ .

٣ ـ وجوبُ مخالفةِ الجاهليةِ؛ لأنَّ مخالفَتَهُم مِنْ مقاصِدِ الشارعِ الحكيمِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (١٢٩٤)، ومسلم برقم (١٠٣).

وَعَنْ أَنَسٍ - رَضِيَ اللهُ عَنْهُ - أَنَّ رَسُولَ اللهُ ﷺ قَالَ: «إِنَّ عِظَمِ الْبَكَاهُمْ، فَمَنْ الْبَكَاءِ، وَإِنَّ اللهَ تَعَالَى إِذَا أَحَبَّ قَوْماً ابْتَكَاهُمْ، فَمَنْ رَضِيَ فَلَهُ الرَّضا، وَمَنْ سَخِطَ فَلَهُ السَّخَطُ »(١). حسَّنهُ التِّرمِذِيُّ.

عِظمَ الجزاءِ مَعَ عِظَمِ البلاءِ: بكسرِ العينِ وفتحِ الظاءِ ـ أي: مَنْ كَانَ ابتلاؤه أعظمَ فجزاؤه أعظمَ.

فمن رَضِيَ : بما قَضَاهُ اللهُ وقدَّرَه عليه مِنَ الابتلاءِ.

فله الرضا: مِنَ اللهِ جزاءً وفاقاً.

ومن سَخِطَ: بكسرِ الخاء والسخطُ: الكراهيةُ للشيءِ وعدمِ الرضَا

به.

فله السخطُ: أي: مِنَ اللهِ عقوبةً لَهُ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ ﷺ أَنْ عَظَمَةَ الأَجرِ وَكَثْرةَ الثوابِ مع عِظَمِ الابتلاءِ والامتحانِ الذي يجري على العبدِ في هذه الدنيا إذا صَبَرَ واحتسب، وأنَّ مِنْ علامةِ محبةِ اللهِ لعبدِهِ أَنْ يبتلِيهُ ؛ فإنْ رَضِي بقضاءِ اللهِ وقدرِهِ عليه واحتسبَ الأَجرَ والثوابَ وأحسنَ الظنَّ بربِّه رَضِيَ اللهُ عنه وأَثَابَهُ ، وإنْ تسخطَ قضاءَ اللهِ وجزعَ لما أصابَهُ سخطَ اللهُ عليه وعاقبَهُ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه بيانَ علامةِ محبةِ اللهِ لعبدِهِ وبيانَ حكمتِهِ فِيمَا يجرِيهُ عليه مِنَ المكارِهِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي برقم (٢٣٩٨) وابن ماجه برقم (٤٠٢١).

#### 777

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ \_ بيانُ علامةِ محبةِ اللهِ لعبده وهي الابتلاءُ.

٢ \_ وصفُ الله بالمحبة والرِّضًا والسخطِ على ما يَلِيقُ بجلالِهِ.

٣ \_ إثباتُ الحكمةِ للهِ في أفعالِهِ.

٤ \_ أنَّ الجزاءَ مِنْ جنسِ العمل.

٥ \_ الحثُّ على الصبر على المصائِب.

٦ \_ أنَّ الإنسانَ قد يكرَهُ الشيءَ وهو خيرٌ له .

\* \* \*

وَقَالَ ﷺ: ﴿إِذَا أَرَادَ اللهُ بِعَبْدِهِ الْخَيْرَ عَجَّلَ لَهُ الْعُقُوبَةَ في اللَّهُ نَيَا، وإِذَا أَرَادَ اللهُ بِعَبْدِهِ الشَّرَّ أَمسْكَ عَنْهُ بِذَنْبِهِ حَتَّى يُوَافِيَ به يَوْمَ اللَّيْنَا، وإِذَا أَرَادَ اللهُ بِعَبْدِهِ الشَّرَّ أَمسْكَ عَنْهُ بِذَنْبِهِ حَتَّى يُوَافِيَ به يَوْمَ اللَّهْ يَامَةِ »(١).

هذا الحديثُ والذي قبلَهُ رواهُمَا الترمذيُّ بسندٍ واحدٍ وصحابيٍّ واحدٍ؛ ولذلك جَعَلَهُمَا المؤلفُ كالحديثِ الواحدِ.

عجَّلَ لَهُ العقوبةَ فِي الدنيا: أي: ينزلُ بِهِ المصائِبِ لِمَا صَدَرَ منه مِنَ الذنوب، فيخرجُ منها وليسَ عليه ذنبٌ.

أمسكَ عنه بذنبهِ: أي: أخَّرَ عنه عقوبةَ ذَنبهِ.

يوافِيَ بِهِ: بكسرِ الفاءِ مبنيٌّ للفاعِلِ منصوبٌ بحتَّى أي: يجيءُ يومَ القيامَةِ مستوفرَ الذنوبِ فيستوفي ما يستَحِقُه مِنَ العقابِ.

المعنى الإجماليُّ للحديث: يخبرُ ﷺ أنَّ علامةَ إرادَةِ اللهِ الخيرَ بعبدِهِ معاجلتِهِ بالعقوبَةِ على ذنوبِهِ في الدنيا حتى يخرجَ منها وليسَ عليه ذنبٌ يوافي به يومَ القيامَةِ؛ لأنَّ مَنْ حوسبَ بعملِهِ عاجلاً خفَّ حسابه في الآجِلِ. ومِنْ علامةِ إرادَةِ الشرِّ بالعبدِ أَنْ لا يجازَىٰ بذنوبِهِ في الدنيا حتَّى يجيء يومَ القيامةِ مستوفرَ الذنوبِ وافِيها، فيجازَىٰ بما يستحقُه يومَ القيامةِ .

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أَنَّ فيه الحثَّ على الصبرِ على المصائِبِ والرِّضَا بالقَدَرِ ؛ لأنَّ ذلك في صالحِ العبدِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي برقم (٢٣٩٨) وأحمد (٤/ ٨٧)، والحاكم (١/ ٣٤٩).

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ \_ علامةُ إرادةِ اللهِ الخيرَ بعبدِهِ معاجلتُهُ بالعقوبَةِ على ذنوبهِ في الدنيا.
- ٢ ـ علامة أرادة الشرّ بالعبد أنْ لا يجازى بذنبه حتّى يوافى به يوم القيامة.
  - ٣ \_ الخوفُ مِنَ الصحةِ الدائمةِ أَنْ تكونَ علامةَ شرٍّ.
  - ٤ ـ التنبيهُ على حسنِ الظنِّ باللهِ ورجائِهِ فيما يقضيه الله عليه مِنَ المكروه.
- ٥ \_ أنَّ الإِنسانَ قد يكرَهُ الشيء وهو خيرٌ لهُ، وقدْ يحبُّ الشيءَ وهو شرُّ لَهُ.
  - ٦ \_ الحثُ على الصبرِ على المصائِبِ.

\* \* \*

# بَابُ مَا جاءَ في الرِّيَاءِ

وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ قُلْ إِنَّمَاۤ أَنَا بَشَرٌ مِّثُلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّمَاۤ إِلَاهُكُمْ اللهُ وَجَلَّ إِلَى أَنَّمَاۤ إِلَهُكُمْ اللهُ وَجَلَّ اللهُ وَجَلَّ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

تمامُ الآيةِ: ﴿ فَنَ كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلْ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴿ الكهف: ١١٠].

مناسبةُ ذكرِ هذا البابِ في كتابِ التوحيدِ: أنَّه لمَّا كان الرياءُ مخلًّا بالتوحيدِ ومحبطاً للعملِ الذي قارنَهُ ناسبَ أن ينبّه عليه المؤلفُ في هذا البابِ.

الرياءُ: مصدرُ راءى مراءاةً ورياءً وهو أن يقصدَ أن يَرَى الناسُ أنه يعملُ عملًا على صفةٍ وهو يضمرُ في قلبِهِ صفةً أخرى.

قُلْ: الخطابُ للنبيِّ ﷺ أي: قل للناس.

أنا بشرٌ مثلُكُم: أي: في البشريةِ ليسَ لِي مِنَ الربوبيةِ ولا مِنَ الإلهيةِ شيءٌ.

أنَّما إلهُكُم إلهٌ واحدٌ: أي: معبودُكُم بحق الذي أدعُوكُم إلى عبادَتِهِ معبودٌ واحدٌ لا شريكَ لَهُ.

يرجو لقاءَ رَبِهُ: أي: يخافُ المصيرَ إليه ويطمعُ برؤيتِهِ يومَ القيامة.

عملاً صالحاً: هو: ما كانَ موافقاً لشرع اللهِ مقصوداً به وجْهَهُ.

ولا يشركُ بعبادَةِ ربِّه : أي: لا يُرَائِي بعمَلِهِ .

أحداً: نكرةٌ في سياقِ النفي، فتعمُّ كُلُّ أحدٍ كائناً مَنْ كَانَ.

المعنى الإجماليُّ: يأمرُ اللهُ تعالى نبيَّه ﷺ أن يخبرَ الناسَ أنه بشرُّ مثلُهُم في البشرية ليسَ لهُ مِنَ الربوبية والألوهيةُ شيءٌ، وإنما مهمَّتُهُ إبلاغُ ما يُوحِيه اللهُ إليه، وأهمُّ ما أُوحي إليه أنَّ المعبودَ حقاً معبودٌ واحدٌ ـ هو اللهُ ـ لا يجوزُ أن يشركَ معه أحدٌ في العبادة ، ولابُدَّ مِنَ المصيرِ إليه في يومِ القيامة ، فالذي يرجُو النجاة في هذا اليوم مِنْ عذابِ اللهِ يستعدُّ لَهُ بالعملِ الخالِص مِنَ الشركِ الموافِقِ لما شَرَعَهُ الله .

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّ فيها الأمرَ بإخلاصِ العملِ مِنَ الشركِ الذي منه الرياءُ.

## ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ \_ أَنَّ أَصلَ الدين هو إفرادُ اللهِ بالعبادَةِ.

٢ \_ أنَّ الرياءَ شركٌ.

٣ \_ أنَّ الشركَ الواقعَ مِنَ المشركين هو الشركُ في العبادة.

٤ ـ أنَّه لا يجوزُ أن يعبد مَعَ اللهِ أحدٌ لا مِنَ الأصنامِ وَلاَ مِنَ الأنبياءِ والصَّالحين ولا غيرهِم.

\* \* \*

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ـ رضي اللهُ عنه ـ مَرْفُوعاً: «قَالَ اللهُ تَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشُّركاءَ عَنِ الشِّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرَكَ مَعِي فِيهِ غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ» رَوَاهُ مُسْلِمُ (١).

أنا أغنىٰ الشركاءِ عَنِ الشركِ: أي: عَنْ مشاركَةِ أحدٍ، وعن عملٍ فِيه شركٌ.

أشركَ مَعِي فيه غيري: أي: قَصَدَ بعمَلِهِ غيري مِنَ المخلوقين. تركتُهُ وشركهُ: أي: لم أقبلْ عملَهُ بَلْ أترُكُهُ لذلك الغير.

معنى الحديثِ إجمالاً: يروي النبيُّ ﷺ عن ربِّه عزَّ وجلَّ وهو ما يُسمَّى بالحديثِ القدسي - أنه يتبرأُ مِنَ العملِ الذي دَخَلَهُ مشاركةٌ لأحدِ برياءٍ أو غيرِهِ ؟ لأنَّه سبحانة لا يقبلُ إلاَّ مَا كَانَ خالِصاً لوجْههِ .

مناسبة ذكره في الباب: أنه يدلُّ على عدم قبولِ العملِ الذي دَاخَلَه رياءٌ أو غيرُهُ مِنْ أنواع الشركِ.

ما يُستفادُ منه :

١ \_ التحذيرُ مِنَ الشركِ بجميع أشكالِهِ؛ وأنَّه مانعٌ مِنْ قبولِ العملِ.

٢ - وجوبُ إخلاصِ العملِ للهُ من جميعِ شوائِبِ الشركِ.

٣ \_ وصفُ اللهِ بالغنيٰ.

٤ \_ وصفُ اللهِ بالكلام.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم (۲۹۸۰) وأحمد (۲/ ۳۰۱، ۳۳۵) وابن ماجه برقم (۲۰۲) وابن خزيمة برقم (۹۳۸).

وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ - رضي اللهُ عنه - مَرْفُوعاً: «أَلاَ أُخْبِرَكُمْ بِمَا هُوَ أَخْوَفُ عَلَيْكُمْ عِنْدِي منَ المَسِيحِ الدَّجَّالِ؟» قَالُوا: بَلَى. قَالَ: «الشِّرْكُ الْحَفِيُّ، يَقُومُ الرَّجُلُ فَيُصَلِّي فَيزَيِّنُ صَلاَتَهُ لِمَا يَرَى مِنْ نَظَرِ رَجُلٍ» رَوَاهُ أَحْمَدُ (١).

أخوفُ: أفعلُ تفضيلِ أي: أشدُّ خوفاً.

المسيحُ: صاحبُ الفتنةِ العظمىٰ، سُمِّي مسيحاً؛ لأن عينَهُ ممسوحةٌ، أوْ لأَنَّه يمسحُ الأَرضَ أي: يقطعُهَا بسرعةٍ.

الدَّجَّالُ: كثيرُ الدَّجَلِ أي: الكذب.

الشركُ الخفيُّ: سَمَّاه خفيًّا؛ لأنَّ صاحبَهُ يُظهِرُ أنَّ عملَهُ للهِ وهو في الباطِن قد قَصَدَ بهِ غيرَهُ.

يزيِّنُ صلاتَهُ: يحسِّنُها ويُطِيلُها ونحو ذلك.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: كانَ الصحابةُ يتذاكرونَ فتنةَ المسيحِ الدجالِ ويتخوَّفُون منها، فأخبرهُمْ عَلَيْ أَنَّ هناك محذوراً يخافَهُ عليهم أشدّ مِنْ خوفِ فتنةِ الدجالِ وهو الشركُ في النيةِ والقصدِ الذي لا يظهرُ للناسِ، ثم فسَّرَهُ بتحسينِ العملِ الذي يُبتغى بِهِ وَجهُ اللهِ مِنْ أَجلِ رؤيةِ الناسِ.

مناسبة ذكر الحديثِ في البابِ: أنَّ فيه التحذيرَ مِنَ الرياءِ، وفيه تفسيرُهُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه برقم (٤٢٠٤). وأحمد في المسند ٣٠/٣.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ \_ في الحديثِ شفقتُهُ عَلَيْ على أُمَّتِهِ ونصحُهُ لَهُم.

٢ \_ أنَّ الرياءَ أخوفُ على الصَّالِحِين مِنْ فتنةِ الدجالِ.

٣ \_ الحذرُ مِنَ الرياءِ ومِنَ الشركِ عموماً.

## بَابٌ مِنَ الشِّرْكِ إِرَادَةُ الإِنْسَانِ بِعَمَلِهِ الدُّنْيَا

وَقُوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنَيَا وَزِينَهَا نُوَقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلُهُمْ فِيهَا وَهُرِّ فِيهَا لَا يُبَخْسُونَ ﴿ الْآيَتَيْنِ .

الآيةُ الثانيةُ قولُهُ تعالى: ﴿ أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَمُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا ٱلنَّكَارُّ وَحَبِطَ مَاصَنَعُواْ فِيهَا وَبَكِطِلٌ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ شَ ﴾ [هود: ١٦،١٥].

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: بيانُ أنَّ العملَ لأجلِ الدنيا شركٌ، ينافِي كمالَ التوحيدِ، ويحبطُ العملَ، ويفترقُ عَنِ البابِ الذي قبله؛ أنَّ هذا عملٌ لأجلِ دنيا يُصيبُهَا، والمرائِي عملَ لأجلِ المدح فقط.

يريدُ الحياةَ الدنيا وزينتَهَا: أي: يريدُ بعملِهِ ثوابَ الدنيا ومالَهَا.

نوفّ إليهم: نوفّر لهم ثواب أعمالِهِم بالصحةِ، والسرورِ بالأهلِ والمالِ والولدِ.

لا يُبْخَسُون : لا يُنقَصُونَ .

ليسَ لهم فِي الآخرةِ إلاَّ النارُ: لأنَّهم لم يعمَلُوا إلاَّ للحياةِ الدنيا. وحبط: بَطُلَ.

مَا صَنَعُوا فيها: فِي الآخرةِ فَلَمْ يَكُنْ لَهُم ثوابٌ عليه؛ لأنَّهُم لَمُ يريدوا بِهِ الآخرةَ.

مُعنى الآيتين إجمالاً: أنَّ مَنْ كانتِ الدنيا همَّه وطلبتَهُ فنَواهَا بأعمالِهِ ولم يلتفتْ للآخرةِ، جازاه اللهُ بحسناتِهِ في الدنيا إنْ شاءَ ـ تعالى ـ

كَمَا في الآيةِ الأُخرى ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْمَاجِلَةَ عَجَلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآهُ لِمَن نُرِيدُ ﴾ الآية [الإسراء: ١٨] ثُمَ يفضى إلى الآخرة وليسَ له حسنةٌ يعطى بها جزاءً.

مناسبةُ ذكر الآيتين في البابِ: أنَّهما بيَّنَتَا حكمَ منْ أرادَ بعملِهِ الدنيا ومآله فِي الدنيا والآخرةِ.

### ما يُستفادُ مِنَ الآيتين:

- ١ فيهما أنَّ الشركَ محبطٌ للأعمالِ، وأنَّ إرادةَ الدنيا وزينتها بالعملِ
   محبطةٌ لَهُ.
- ٢ ـ فيهما أنَّ الله قد يَجْزِي الكافِر وطالب الدنيا بحسناتِهِ في الدنيا ولا
   يبقىٰ لَهُ فِي الآخرةِ حسنةٌ يجازىٰ بها .
  - ٣ \_ فيما التحذيرُ الشديدُ مِنْ إرادَةِ الدنيا بعمل الآخرةِ .
  - ٤ فيهما الحثُّ على إرادَةِ الآخرةِ بالأعمالِ الصالحةِ.

في الصَّحيحِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَة \_ رضي اللهُ عنه \_ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ: «تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ، تَعِسَ عَبْدُ الدَّرْهَمِ، تَعِسَ عَبْدُ الْخَمِيلَةِ، إِنْ أُعْطِيَ رَضِيَ، وَابِنْ لَمْ يُعْطَ الْخَمِيطَةِ، إِنْ أُعْطِيَ رَضِيَ، وَابِنْ لَمْ يُعْطَ سَخِطَ، تَعِس وانْتَكَسَ، وَإِذَا شِيكَ فَلا انْتَقَشَ. طُوبَى لَعَبْدِ آخِذِ بِعِنَانِ فَرَسِهِ في سَبِيلِ اللهِ، أَشْعَثَ رَأْسُهُ، مُعْبَرَةٍ قَدَمَاهُ، إِنْ كَانَ فِي السَّاقَةِ كَانَ فِي السَّاقَةِ ؟ إِن الْحَرَاسَةِ كَانَ فِي السَّاقَةِ ؟ إِنْ السَّاذَنَ لَمُ يُؤذَنْ لَهُ، وَإِنْ شَفَعَ لَمْ يُشَقَعْ "(١).

في الصحيح: أي: صحيح البخاريّ.

تَعِسَ: بكسَرِ العينِ: سَقَطَّ والمرادُ هنا: هَلَكَ.

الخميصةُ: ثوبُ خزِّ أو صوفٍ مُعلَّمٍ، كانتْ مِنْ لباسِ الناسِ للناسِ للديماً.

الخميلةُ: بفتح الخاءِ: القطيفةُ.

انتكس: أي: عَاوَدَهُ المرضُ. وقِيلَ: انقلبَ على رأسِهِ وهو: دعاءٌ عليه بالخيبة.

شيك: أصابَتْهُ شوكةً.

فلا انتقش: فلا يقدرُ على انتقاشِهَا أي: أَخْذَهَا بالمنقاشِ.

طُوبيٰ: اسمٌ للجنةِ أو شجرةٍ فيها.

عِنانُ: بكسرِ العينِ: سيرُ اللجام.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٢٨٨٧).

في سبيلِ اللهِ: أي: جهادِ المشركين.

أَشْعَثَ رَأْشُهُ: صفةٌ لعبدٍ مجرورٌ بالفتحةِ نيابةٌ عَنِ الكسرةِ؛ لأنه ممنوعٌ مِنَ الصرفِ، ورأسُهُ فاعلٌ، ومعناه: أنه ثائرُ الرأسِ شغلَهُ الجهادُ عَنِ التنعمِ بالادِّهان وتسريح الشعرِ.

مُغْبَرَةٍ قَدَمَاهُ: صفةٌ ثَانيةٌ لعَبدٍ، وقَدَمَاه فاعلٌ أي: عَلَقَهُمَا الغبارُ والترابُ بخلافِ المترفِين المتنعِّمِين.

الحِراسة: بكسرِ الحاءِ أي: يكونُ في حمايةِ الجيشِ غيرُ مقصرٍ ولا غافل.

في السَّاقةِ: أي: يكونُ فِي آخِرِ الجيش؛ لأنه يقلبُ نفسَهُ فِي مصالِحِ الجهادِ.

إِنِ استأذَنَ: أي: للدخولِ على الأمراءِ.

لم يُؤذَنْ له: لأنَّه لا جاهَ لَهُ عندَهُم؛ لكونِهِ لا يقصدُ بعملِهِ الدنياوالتزلُّفَ إلى الأمراءِ.

وإن شَفَعَ: أي: ألجأته الحالُ إلى أنْ يتوسطَ في أمرٍ يحبُّه اللهُ ورسولَهُ مِنْ قضاءِ حواثِج الناس.

لم يُشَفَّعُ: بفتحِ الفاءِ المشدَّدَةِ أي: لم تقبلْ شفاعتُهُ عندَ الأمراءِ ونحوِهِم.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يصورُ النبيُّ ﷺ في هذا الحديثِ حالة رجُليْنِ: أحدهما مِنْ طُلَّبِ الدنيا، والآخر من طُلَّبِ الآخرةِ؛ فطالبُ الدنيا صارَ عبداً لها يَرْضى لها ويسخَطُ لها، وذَكَرَ في حقِّ هذا ما هو دعاءٌ بلفظِ الخبرِ: «تَعِسَ وانتكسَ وإذا شِيكَ فلا انتقشَ» أي: إذا أصابَهُ شرُّ لم يخرج منه وام يفلح؛ فلا نالَ المطلوبَ ولا خَلُصَ مِنَ المرهوبِ، وصارَ

عبداً لما يَهْواه من شهواتِه؛ لا صلة له بربّه يخلّصُه بسببها مما وَقَعَ فيه. ثم بيّن ﷺ حالَ عبدِ الله الصادقِ الساعِي في مَرَاضِيه المبتعدِ عَنْ مساخِطِهِ الصابِرِ على مشقةِ النَّصَبِ والتَّعبِ؛ وأنه لم يتفرغْ للترفِ ونيلِ الملذَّاتِ ولم يتظاهَرْ أمامَ الناسِ حتَّى يعرفَ لدَيْهم ويكونُ ذا جاهِ عندَهُم؛ لأنَّه لم يُرِدْ بعملِهِ الدنيا ونيلِ الجاهِ، بل أرادَ بِه وَجْهَ اللهِ والدارَ الآخرة؛ فجزاؤهُ أن له الجنة أو شجرةً فيها.

مناسبةُ ذكرِ الحديثِ في البابِ: أنَّ فيه ذمَّ العملِ لأجلِ الدنيا، ومدح العملِ لأجلِ الآخرةِ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ \_ ذُمُّ العملِ لأجلِ الدنيا، ومدح العملِ لأجلِ الآخرةِ.

٢ \_ فضلُ التواضع.

٣ - فضلُ الجهادِ فَي سبيلِ اللهِ.

٤ ـ نمُّ الترفِ والتنعُّمِ، ومُدحُ الخشونةِ والرجولَةِ والقوَّة؛ لأنَّ ذلك مما
 يُعينُ على الجهادِ في سبيل اللهِ.

#### بَابُ

# مَنْ أَطَاعَ الْعُلَمَاءَ والأُمَرَاءَ فِي تَحْرِيمِ مَا أَحَلَّ اللهُ أَو تَحْلِيلِ مَا حَرَّمَ اللهُ أَطَاعَ النُّهُ أَوْتَكِيلِ مَا حَرَّمَ اللهُ اللهُ فَقَدْ اتَّخَذَهُم أَرْبَاباً

وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: يُوشِكُ أَنْ تَنْزِلَ عَلَيْكُمْ حِجَارَةٌ مِنَ السَّمَاءِ: أَقُولُ: قَالَ أَبُو بِكْرٍ السَّمَاءِ: أَقُولُ: قَالَ أَبُو بِكْرٍ وَتَقُولُونَ: قَالَ أَبُو بِكْرٍ وَعُمَرُ»!.

مناسبة ذكر هذا الباب في كتاب التوحيد: لما كانت الطاعة مِنْ أنواعِ العبادَةِ، نبَّه المصنفُ \_ رحمه اللهُ \_ بهذا البابِ على وجوبِ اختصاصِ الخالِق تباركَ وتعالَى بها، وأنَّه لا يُطاعُ أحدٌ مِنَ الخلقِ إلاَّ إذا كانتْ طاعتُهُ في غيرِ معصيةِ اللهِ.

أرباباً: أي: شركاءً مَعَ اللهِ في التشريع.

قال ابنُ عباس. . . إلخ: أي: قَالهُ لِمَنْ نَاظَرَهُ في متعةِ الحَجِّ وكَانَ هو يأْمُرُ بها؛ لأمرِ الرسولِ ﷺ بها، فاحْتجَّ عليه المخالِفُ بنهي أبي بكرٍ وعمرَ عنها، واحتجَّ ابنُ عباسِ بسنةِ الرسولِ ﷺ.

يوشك: أي: يقرب ويدنو ويسرع.

المعنى الإجماليّ للأثرِ: أنَّ ابنَ عباس\_رضي اللهُ عنهما\_يتوقَّعُ أَنْ ينزلَ اللهُ عقوبةً مِنَ السماءِ عاجلة شنيعة بمن يُقدِّم قولَ أبي بكرٍ وعمرَ \_ ينزلَ اللهُ عقوبة مِنَ السماءِ عاجلة شنيعة بمن يُقدِّم قولَ أبي بكرٍ وعمرَ رضي اللهُ عنهما \_ على قولِ رسولِ الله ﷺ؛ لأنَّ الإيمانَ بالرسولِ ﷺ

يقتضِي متابَعَتُهُ وتقديمُ قولِهِ على قولِ كُلِّ أحدٍ كائناً مَنْ كَانَ.

مناسبة ذكره في الباب: أنَّه يدلُّ على تحريم طاعة العلماء والأمراء فيما خَالَفَ هدي الرسول ﷺ وأنَّها موجبة للعقوبَة .

ما يُستفادُ مِنَ الأثرِ:

١ \_ وجوبُ تقديمِ قولِ الرسول ﷺ على قولِ كُلِّ أحدٍ.

٢ \_ أنَّ مخالفة هدي الرسول ﷺ توجبُ العقوبة .

وَقَالَ أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلِ: عَجِبْتُ لِقَوْمٍ عَرَفُوا الإِسْنَادَ وَصِحَّتَهُ، يَذْهَبُونَ إِلَى رأي سُفْيَانَ؛ وَاللهُ تَعَالَى يَقُولُ: ﴿ فَلْيَحْذَرِ اللَّهِ مَا لَكُ يَقُولُ: ﴿ فَلْيَحْذَرِ اللَّهِ يَكُالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً ﴾ [النور: ٦٣].

أَتَدْرِي مَا الفِتْنَةُ؟ الْفِتْنَةُ: الشُّرْكُ: لَعَلَّهُ إِذَا رَدَّ بَعْضَ قَوْلِهِ أَنْ يَقَعَ فِي قَلْبِهِ شَيْء مِنَ الزَّيْغ فَيَهلِكُ».

#### التراجم:

١ - أحمدُ هو: الإمامُ أحمدُ بنُ محمدِ بنِ حنبلٍ، مَاتَ سنةَ ٢٤١ هـ رحمه اللهُ.

٢ ـ سفيانُ هو: أبو عبدِ اللهِ سفيانُ بنُ سعيدِ الثوريُّ الإِمامُ الزاهدُ العابدُ
 الثقةُ الفقيهُ، ماتَ سنةَ ١٦١ هـ رحمه اللهُ.

قال أحمدُ: أي: لمَّا قِيلَ لَهُ: إِنَّ قوماً يترُكُونَ الحديثَ ويذهبونَ إلى رأي سفيانَ أو غيره من الفقهاء.

عرفوا الإسناد وصحَّته ؛ أي: عرفوا صحة إسناد الحديث؛ لأنَّ صحة الإسناد تدلُّ على صحة الحديث.

يخالِفُونَ عَنْ أَمرِهِ: أي: أمرِ اللهِ أو الرسولِ ﷺ، وعُدِّي الفعلُ بـ (عن) لتضمُّنِهِ معنى الإعراضِ.

أَنْ تصيبهُم فتنةٌ: محنةٌ فِي الدنيا.

أو يصيبهُم عذابٌ أليمٌ: في الآخرةِ.

لعله: أي: الإنسانُ الذي تصحُّ عنده سنةُ الرسولِ عَلَيْ .

إذا ردَّ بعضَ قولِهِ: أي: قولِ النبيِّ عَلَيْةٍ.

مِنَ الزيغ: أي العدولُ عَنِ الحقِّ وفسادُ القلب.

المعنى الإجماليُّ: ينكرُ الإمامُ أحمدُ على مَنْ يعرفُ الحديث الصحيحَ عَنْ رسولِ الله ﷺ ثم بعدَ ذلك يقلدُ سفيانَ أو غيرَهُ فيما يخالفُ الصحيحَ عَنْ رسولِ الله ﷺ ثم بعدَ ذلك يقلدُ سفيانَ أو غيرَهُ فيما يخالفُ الحديث، ويعتذرُ بالأعذارِ الباطلة؛ ليبررَ فعلَهُ. مَعَ أَنَّ الفرضَ والحتمَ على المؤمِن إذا بَلَغَهُ كتابُ اللهِ عَالى وسنةُ رسولِهِ ﷺ وعلِمَ معنى ذلِكَ في أيِّ شيءٍ كان أن يعملَ بِهِ ولو خالفَهُ مَنْ خَالفَهُ، فبذلِكَ أمرنا ربُّنا وي أيِّ شيءٍ كان أن يعملَ بِهِ ولو خالفَهُ مَنْ خَالفَهُ، فبذلِكَ أمرنا ربُّنا عباركَ وتعالى وأمرنا نبيُّنا ﷺ ثم يتخوّفُ الإمامُ أحمدُ على من صحّتْ عنده سنةُ رسولِ الله ﷺ ثم خالفَ شيئاً منها أنْ يزيغَ قلبُهُ فيهلكَ في الدنيا والآخرة، ويستشهدُ بالآيةِ المذكورة، ومثلُها فِي القرآنِ كثيرٌ كقولِهِ تعالى: ﴿ فَلَمّا زَاعُوا أَزَاعُ ٱللّهُ قُلُوبَهُمُ ﴾ [الصف: ٥].

مناسبةُ ذكرِ ذلِكَ في البابِ: التحذيرُ مِنْ تقليدِ العلماءِ مِنْ غيرِ دليل، وتركُ العملِ بالكتابِ والسنةِ وأن ذلك شرك في الطاعة.

ما يُستفادُ مِنَ الأثرِ:

١ \_ تحريمُ التقليدِ على من يعرفُ الدليلَ وكيفيةَ الاستدلالِ.

٢ ـ جوازُ التقليدِ لمن لا يعرفُ الدليلَ ؛ بأن يقلد من يَثِقُ بعلمِهِ ودينِهِ مِنْ
 أهلِ العلم .

عَنْ عَدِيِّ بْنِ حَاتِم - رضي اللهُ عنه - أنَّهُ سَمِعَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ يَقْرَأُ هَذِهِ الآيةَ : ﴿ التَّيَ اللهُ عَنْ دُونِ هَذِهِ الآيةَ : ﴿ التَّيْ اللهُ اللهُل

## (أ) التراجم :

عديٌّ: هو عديُّ بنُ حاتِمِ الطائيُّ، صحابيٌّ شهيرٌ حَسَنُ
 الإسلام، ماتَ سنةَ ٦٨هـوله ١٢٠ سنةً ـرضي الله عنه ـ.

أتخذُوا: جَعَلُوا.

أُحبارَهُمْ: علماءَ اليهودِ.

ورهبانهُم: عبادَ النَّصَارَي.

أرباباً مِنْ دُونِ اللهِ: حيثُ اتَّبَعُوهم في تحليلِ ما حرَّم اللهُ وتحريمِ ما أُحلَّ.

لَسْنَا نَعَبُدُهُم: ظَنَّ أَنَّ العبادَة يُرادُ بِهَا التقرُّبُ إليهم بالسجودِ ونحوهِ فقط.

أليس يحرمون . . . إلخ : بيانٌ لمعنى اتَّخَاذِهِم أرباباً .

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي برقم (۳۱۰٤) وذكره ابن كثير في تفسيره (٤٥٨/٢) وعزاه إلى أحمد والترمذي وابن جرير. وقال الترمذي: هذا حديث غريب.

المعنى الإجماليُّ: حينما سَمِع هذا الصحابيُّ الجليلُ تلاوة الرسولِ ﷺ لهذه الآيةِ التي فيها الإخبارُ عَنِ اليهودِ والنصارى: بأنَّهم جعلوا علماءَهُم وعبّادَهُم آلهة لهم يُشَرِّعون لهم ما يخالفُ تشريع اللهِ فيطيعونهُم في ذلِك، استشكلَ معناها، لأنه يظنُّ أنَّ العبادة مقصورة على السجودِ ونحوهِ. فبيَّنَ له الرسولُ ﷺ أنَّ مِنْ عبادةِ الأحبارِ والرهبانِ: طاعتهُم في تحريمِ الحلالِ وتحليلِ الحرام، خلاف حكم اللهِ تعالى ورسولِهِ ﷺ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ طاعةَ المخلوقِ في معصيةِ اللهِ عبادةٌ لَهُ مِنْ دونِ اللهِ، لا سيَّمَا فِي تشريعِ الأحكامِ، وسَنِّ القوانين المخالِفةِ لحكمِ اللهِ.

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ أنَّ طاعةَ العلماءِ وغيرِهِم مِنَ المخلوقين في تغييرِ أحكامِ اللهِ إذا
   كانَ المطيعُ يعرفُ مخالفتَهُمْ لشرع اللهِ شركٌ أكبَرُ.
  - ٢ \_ أنَّ التحليلَ والتحريمَ حَنٌّ للهِ تَعَالى .
  - ٣ بيانٌ لنوع مِنْ أنواع الشركِ وهو شركُ الطاعةِ.
    - ٤ \_ مشروعيةً تعليم الجاهل.
- ه ـ أنّ معنى العبادة واسعٌ يشملُ كُلّ ما يحبُّه اللهُ ويرضاهُ مِنَ الأقوالِ
   والأعمالِ الظاهرة والباطنةِ

# بَابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُواْ إِلَى ٱلطَّنغُوتِ وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكُفُرُواْ فِي اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

تمامُ الآياتِ: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَكَالُواْ إِلَى مَا أَنزَلَ اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصُدُونَ عَنكَ صُدُودًا ﴿ فَكَيْفَ إِذَاۤ أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةُ بِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَاءُوكَ يَعْلِفُونَ بِاللّهِ إِنْ أَرَدْنَا إِلاَّ إِحْسَنَا وَتَوْفِيقًا ﴿ النساء: ١٠ - ٢٢].

مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد: نبّه المؤلف ـ رحمه الله ـ بهذا الباب على ماتضمَّنه التوحيد واستلزَمه مِنْ تحكيم الرسول عَلَيْ في موارد النزاع ؛ إذ هذا من مقتضى الشهادتين ؛ فَمَنْ تلفّظ بالشهادتين ثم عَدَلَ إلى تحكيم غير الرسول فقد كذب في شهادَتِه .

أَلُمْ تَرَ: استفهامُ تعجبِ واستنكارٍ.

يزعمون أنَّهم آمنوا. . . إلخ: أي: يَدَّعون الإِيمانَ بذلك وهم كاذبون.

أن يتحاكمُوا: أي: يتخاصَمُوا.

إلى الطاغوت: هو كثيرُ الطغيانِ، والمرادُ به هنا كعبُ بنُ الأشرفِ اليهوديُّ، وهو يشملُ كُلَّ مَنْ حكمَ بغيرِ ما أنزلَ اللهُ.

أن يكفروا به: أي: يرفضوا طاعة الطاغوتِ.

ويريدُ الشيطانُ: بأمرِهِ لهؤلاءِ وتزيينِهِ لَهُمُ التحاكُمَ إلى الطاغوتِ.

أن يضلُّهم: أن يَصُدُّهُم عن سبيلِ الحقِّ والهدى.

ضلالاً بعيداً: فيجورُ بهم جَوْراً شديداً.

إلى ما أنزل اللهُ: أي: في القرآنِ مِنَ الحكم بينَ الناسِ.

وإلى الرسول: ليحكم بينهم فيما تنازعوا فيه.

رأيتَ المنافقين: أي: الذين يدَّعون الإيمانَ وهم كاذبون.

يصدُّون: يُعْرِضُونَ، في موضع نصبٍ على الحالِ.

عنك: إلى غيركِ.

صدوداً: مصدر (صد الله عصدر.

فكيفَ: أي: مَاذَا يكونُ حالُهُم؟ وماذا يصنَعُون؟

إذا أصابتُهُم مصيبةٌ: إذا نزلتْ بِهِمْ عقوبةٌ مِنْ قتلِ ونحوِهِ.

بما قدَّمَتْ أيديهم: أي: بسببِ التحاكُمِ إلى غيرِكَ وعدمِ الرّضَا بحكمِكَ، هل يقدرِوُن على الفرارِ منها؟

ثم جاءوك: للاعتذارِ حينَ يُصابُون، معطوفٌ على إصابَتْهُم، أو على يَصدُّون.

إِنْ أَرِدْنَا: أي: ما أردنا بالمحاكمةِ إلى غيرك.

إلا إحساناً: أي: الإصلاح بين الناس.

وتوفيقاً: تأليفاً بينَ الخصَميْن ولم نُرِدُ مخالَفَتكَ.

المعنى الإجماليُّ للآياتِ: أنَّ اللهَ ـ سَبحانه وتعالَى ـ أنكرَ على من يَدَّعي الإيمان بما أنزلَ اللهُ على رسولِهِ وعلى الأنبياءِ قَبْلَهُ، وهو مَعَ ذَلِكَ يريدُ أن يتحاكمَ في فصلِ الخصوماتِ إلى غيرِ كتابِ اللهِ وسنةِ رسولِهِ،

ويحاكم إلى الطاغوت الذي أمرَ اللهُ عبادَهُ المؤمنين أن يكفُرُوا به؛ ولكنَّ الشيطانَ يريدُ أن يُضلَّ هؤلاءِ المتحاكمين إلى الطاغوتِ عن سبيلِ الهدى والحقِّ ويُبْعِدَهُم عنه؛ وإذا دُعِي هؤلاءِ إلى التحاكُم إلى كتابِ اللهِ وسنةِ رسولِهِ أعرضوا إعراضَ استكبار وتمنُّع - فَمَاذَا يكونُ حالُهُم وصنيعُهُم إذا نزلَتْ بِهُمُ المصائبُ واحتاجُوا إلى الرسولِ في ذلِك؟! ليدعو الله لهم ويحل مشاكلهم - فجاؤوه يعتذرون عمَّا صدرَ منهم بأنَّهم لم يريدوا مخالفَتَهُ في عُدُولهم إلى غيرِهِ، وإنما أراد الإصلاحَ والتأليفَ بينَ الناسِ. فيبُندُونَ هذه الأعذارَ الباطلةَ ليُبرِّرُوا فعلَهُمْ حينما يفتضحون.

## ما يُستفادُ مِنَ الآياتِ:

- ١ وجوبُ التحاكُمِ إلى كتابِ اللهِ وسنةِ رسولِهِ والرِّضَا بذلكَ والتسليمِ
   لَهُ.
- ٢ ـ أنَّ مَنْ تحاكَمَ إلى غير الشريعة الإسلامية فليسَ بمؤمنٍ، وليسَ بمصلح وإن ادَّعىٰ أنه يقصدُ الإصلاحَ.
- ٣ ـ أنَّ مَنْ حكمَ بغيرِ ما أنزلَ اللهُ فهو طاغوت، ومن تحاكمَ إلى غيرِ ما أنزلَ اللهُ فهو متحاكمٌ إلى الطاغوت، وإنْ سمَّاه بأيِّ اسم.
  - ٤ \_ وجوبُ الكفر بالطاغوتِ .
  - ٥ التحذيرُ مِنْ كيدِ الشيطانِ وصدِّه الإنسانِ عَنِ الحقِّ.
- ٦ ـ أنَّ من دُعِي إلى التحاكُم إلى ما أنزَلَ اللهُ وجبَ عليه الإِجابةُ
   والقبولُ، فإنْ أعرضَ فهو منافقٌ.
  - ٧ أنَّ دعوى قصدِ الإصلاح ليستْ بعذر في الحكم بغيرِ ما أنزلَ اللهُ.

# وَقَوْلِهِ: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوٓاْ إِنَّمَا نَحْنُ مُصَلِحُونَ ﴾ [البقرة: ١١]

وإذا قِيلَ لَهُمْ: أي: للمنافِقِين.

لا تُفْسِدُوا في الأَرضِ: أي: بالكفرِ وغيرِهِ مِنْ أنواعِ المعاصِي. إِنَّما نحنُ مصلحون: وليسَ ما نحنُ فِيهِ بفسادٍ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: أنَّ اللهَ سبحانهُ وتعالَى يذكُرُ مِنْ صفاتِ المنافِقِين أنَّهم: إذا نُهُوا عَنِ ارتكابِ المعاصِي التي تسببُ الفسادَ في الأرضِ بحلولِ العقوباتِ، وأُمِرُوا بالطاعةِ التي فيها صلاحُ الأرضِ أجابوا: بأنَّ شأننًا الإصلاحُ؛ لأنهم تَصَوَّروا الفسادَ بصورةِ الصلاحِ لِمَا فِي قلوبِهِم منَ المرضِ.

مَنَاسِبةُ الآيةِ للبَابِ: أَنَّ مَنْ دَعَا إِلَى التحاكُمِ إلى غيرِ ما أُنزلَ اللهُ أُو دَعَا إلى المعاصِي فقد أَتَى بأعظم الفسادِ في الأرضِ.

#### ما يُستفادُ مِنْها:

- ١ ـ التحذيرُ مِنْ تحكيمِ النُّظُمِ والقوانينِ المخالِفَةِ للشريعةِ، وإنِ ادَّعىٰ أصحابُهُا أنَّ قصدَهُمُ الإصلاحُ.
  - ٢ \_ أنَّ دعوى الإصلاح ليستْ بعذر في تركِ ما أنزلَ اللهُ.
    - ٣ ـ التحذيرُ مِنَ الإعجابِ بالرأي.
    - ٤ \_ أنَّ مريضَ القلب يتصوَّرُ الحقُّ باطلاً والباطلَ حقًّا.
      - ٥ \_ أنَّ النية الحسنة لا تُسوِّغُ مخالَفَة الشرع.

# وَقَوْلِهِ: ﴿ وَلَا نُفُسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا ﴾ [الأعراف:

. [07

لا: ناهيةٌ.

تُفْسِدُوا في الأرضِ: بالشركِ والمعاصِي.

بعد إصلاحِها: ببعثِ الأنبياءِ وشرع الأحكام وعَمَلِ الطاعاتِ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: ينهىٰ الله سبكانهُ عباده عن الإفسادِ في الأرضِ - بالمعاصِي والدعاءِ إلى طاعةِ المخلوقِينَ في معصيةِ الخالِقِ - بعدَ إصلاحِهِ سبحانهُ إيَّاها ببعثِ الرسلِ وبيانِ الشريعةِ والدعاءِ إلى طاعةِ الله ؛ فإنَّ عبادة غيرِ اللهِ والدعوة إلى غيرِهِ والشركَ بِهِ والظلمَ والمعاصِي هي أعظمُ فسادٍ في الأرضِ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ : أنَّ مَنْ يدعو إلى التحاكُمِ إلى غيرِ ما أنزلَ اللهُ فقد أتى بأعظم الفسادِ في الأرض.

ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ \_ أنَّ المعاصِي إفسادٌ فِي الأرضِ.

٢ \_ أنَّ الطاعةَ إصلاحٌ للأرضِ.

٣ - أنَّ تحكيمَ غيرِ ماأنزلَ اللهُ إفسادٌ فِي الأرضِ.

٤ - أنَّ صلاحَ البشرِ وإصلاحَهُم لا يكونُ إلا بتحكيم ما أنزلَ اللهُ.

# وَقَوْلِهِ: ﴿ أَفَحُكُمُ ٱلْجَهِلِيَّةِ يَبْغُونًا . . . ﴾ الآية .

تمامُ الآيةِ: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكُمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴿ المائدة: ٥٠]. أفحكمَ: استفهامٌ إنكاريٌّ .

الجاهلية: ما كَانَ قَبْلَ الإِسلامِ وكُلُّ ما خالَفَ الإِسلامَ فهو مِنَ الجاهلية.

يبغونَ: يطلُبُونَ.

وَمَنْ: أي: لاَ أَحَدٌ.

أَحسنُ مِنَ اللهِ حُكماً: هذا من استعمال أفعلِ التفضيلِ فيهمَا ليسَ لَهُ فِي الطرفِ الآخر مشاركٌ.

لقوم يُوقِنُونَ: أي: عِنْدَ قومٍ يُوقنُونَ فإِنَّهُم هُمُ الذين يَتَدَبَّرونَ الأمورَ فيعلَّمُونَ أَنَّ لا أحسنَ حكماً مِنْ حكم اللهِ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: ينكرُ تَعَالى على مَنْ خَرَجَ عَنْ حكمِ اللهِ تعالى ـ المشتملِ على كُلِّ خيرٍ وَعَدْلٍ، والناهِي عَنْ كُلِّ شرِّ ـ إلى ما سِواه مِنَ: الآراءِ والأهواءِ والاصطلاحاتِ التي وَضَعَهَا الرجالُ بلا مستندٍ مِنْ شريعةِ اللهِ، كَمَا كَانَ أهلُ الجاهليةِ يحكُمُونَ بِهِ مِنَ الضَّلالاَتِ والجَهَالاَتِ والأعْرافِ القبليَّةِ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّ مَنِ ابتغىٰ غيرَ حكمِ اللهِ ـ مِنَ الأَنظمةِ والقوانين الوضعيةِ ـ فقد ابتغىٰ حكمَ الحاهليةِ .

ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ \_ وجوبُ تحكيمِ شريعةِ اللهِ.

٢ \_ أنَّ ما خالفَ شرعَ اللهِ فهو مِنْ حكمِ الجاهليةِ.

٣ - بيانُ مزيةِ أحكامُ الشريعةِ وأنَّها هي الخيرُ والعدلُ والرحمةُ.

٤ - أنَّ تحكيمَ القوانينِ الوضعيةِ والنظمِ الغربيةِ كفر".

عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو رضي اللهُ عنهما: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «لاَ يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعًا لِمَا جِئْتُ بِهِ» قَالَ النَّوهِيُّ: حَدِيثٌ صَحِيحٌ رَوَيْنَاهُ فِي كِتَابِ الْحُجَّةِ بِإِسْنَادِ صَحِيحٍ ('').

التراجمُ: النوويُّ هو: مُحْيِي الدينِ أبو زكريا يحيىٰ بنُ شرفِ النوويُّ \_ نسبةٌ إلى نوَى قريةٍ بالشامِ \_ وهو إمامٌ مشهورٌ صاحبُ تصانيفَ مفيدةٍ، تُونُفِّى سنةَ ٦٧٦هـ رحمه اللهُ.

الْحُجَّةُ: أي: كتابُ الحجةِ على تارِكِ المَحَجَّةِ للشيخِ أبي الفتحِ نصرِ بن إبراهيمَ المقدسيِّ الشافعيِّ.

وهذا الحديثُ في إسنادِهِ مقالٌ لكنَّ معناه صحيحٌ قطعاً وإنْ لَمْ يصحَّ إسنادُهُ ولَهُ شواهدُ مِنَ القرآن كقولِهِ: ﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُوكَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمُ ثُمَّ لَا يَجِلُدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ نَسِّلِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ نَسِّلِهِمْ اللهِ النساء: ٦٥].

لا يؤمِنُ أحدُكُم: أي: لا يحصُلُ لَهُ الإِيمانُ الواجبُ ولا يكونُ مِنْ أهلِهِ.

هَوَاهُ: أي: ما يَهُواهُ وتحبُّه نفسه وتميلُ إليه.

تبعاً لِمَا جَنْتُ بِهِ: فيحبُ ما أَمَرَ بِهِ الرسولُ ﷺ ويكرَهُ ما نَهَى عَنْهُ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: أَنَّ الإنسانَ لا يكونُ مُؤمناً الإيمانَ

<sup>(</sup>١) انظر: الأربعين النووية (ص٤٨).

الكاملَ الواجبَ حتَّى تكونَ محبَّتُهُ تابعةً لِمَا جاءَ بِهِ الرسولُ ﷺ مِنَ: الأوامِرِ والنواهِي وغيرِهَا، فيحبُّ ما أمَرَ به ويكرَهُ ما نَهَى عنه.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: نفيُ الإِيمانِ عمَّن لَمْ يطمئِنَ إلى شرعِ اللهِ ويحبُّه، ويكرَهُ ما خالفَهُ مِنَ القوانينِ والنظمِ الوضعيةِ.

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ - وجوبُ محبةِ كُلِّ ما جَاءَ بِهِ الرسولُ ﷺ ولا سِيَّمَا مِنَ التشريعِ
 والعمل به.

٢ - وجوبُ بَغضِ كُلِّ ما خَالَفَ شريعةَ الرسولِ ﷺ والابتعادِ عَنْهُ.

٣ انتفاءُ الإيمانِ عمَّن يميلُ بقلبِهِ إلى مخالفة ما جاء به الرسولُ ﷺ وَلَوْ
 عَمِلَ به ظاهراً.

وَقَالَ الشَّعْبِيُّ: «كَانَ بَيْنَ رَجُلٍ مِنَ الْمُنَافِقِينَ وَرَجُلٍ مِنَ الْيَهُودِ خُصُومَةٌ، فَقَالَ الْيَهُودِيُّ: نتَحَاكَمُ إِلَى مُحَمَّدٍ؛ عَرَفَ أَنَّهُ لاَ يَأْخُذُ الرِّشُوةَ، وَقَالَ الْمُنَافِقُ: نتَحَاكَمُ إِلَى الْيَهُودِ: لِعِلْمِهِ أَنَّهُمْ يَأْخُذُونَ الرِّشُوةَ، وَقَالَ الْمُنَافِقُ: نتَحَاكَمُ إِلَى الْيَهُودِ: لِعِلْمِهِ أَنَّهُمْ يَأْخُذُونَ الرِّشُوةَ، فَاتَّفَقَا عَلَى أَنْ يَأْتِيَا كَاهِناً فِي جُهَيْنَةَ فَيتَحَاكَمَا إِلَيْهِ فَنَزَلَتْ: الرِّشُوةَ، فَاتَّفَقَا عَلَى أَنْ يَأْتِيَا كَاهِناً فِي جُهَيْنَةَ فَيتَحَاكَمَا إِلَيْهِ فَنَزَلَتْ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى النِّينِ يَزْعُمُونَ . . . ﴾ الآية ".

التراجمُ: الشعبيُّ هو: عامرُ بنُ شراحيلَ الشعبيُّ، وقِيلَ: عامرُ بنُ عبداللهِ بنِ شراحيلَ الشعبيُّ الحميريُّ أبو عمرٍو الكوفيُّ ثقةٌ حافظٌ فقيهٌ مِنَ التابِعِينَ. قِيلَ ماتَ سنةَ ١٠٣هـرحمه الله، وقِيلَ غيرَ ذلِكَ.

مِنَ المنافِقين: جمعُ منافِقٍ وهو الذي يظهرُ الإسلامَ ويبطنُ الكفرَ. اليهودُ: جمعُ يهوديِّ \_ مِنْ هَادَ إِذَا رَجَعَ \_ وقِيلَ اليهوديُّ نسبةً إلى يهودَا بن يعقوب عليه السلامُ.

خصومةٌ: أي جدالٌ ونزاعٌ.

الرشوة: ما يُعطىٰ لِمَنْ يتولَّى شيئاً مِنْ أمورِ الناسِ ليحيفَ مَعَ المعطي وَمِنْ ذلكَ: ما يُعْطِيه أحدُ الخصمينِ للقاضِي أو غيرِهِ ليحكم لَهُ، مأخوذة مِنَ الرشاءِ الذي يتوصلُّ بِهِ إلى الماءِ.

جهينةٌ: قبيلةٌ عربيةٌ مشهورةٌ.

فنزلتْ: هذا بيانٌ لسببِ نزولِ الآيةِ الكريمةِ.

المعنى الإجماليُّ للأثرِ : يروي الشعبيُّ ـ رحمه اللهُ ـ أنَّ هذه الآيةَ الكريمةَ : ﴿ أَلَمَ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ ﴾ الآية . نزلتْ بسببِ ما حَصَلَ مِنْ رجلِ يَدَّعي الإيمانَ ويريدُ أَنْ يتحاكمَ إلى غيرِ الرسولِ ﷺ ؛ تهرُّباً مِنَ

الحكم العادِلِ؛ مِمَّا حَمَلَهُ على التحاكُم إلى الطاغوتِ من غيرِ مبالاةٍ بِمَا يترتَّبُ على كذبِهِ في ادعائِهِ يترتَّبُ على كذبِهِ في ادعائِهِ الإيمانِ؛ مما يدلُّ على كذبِهِ في ادعائِهِ الإيمانَ؛ فَمَنْ عَمِلَ مِثْلَ عملِهِ فهو مثلُهُ في هذا الحكم.

مناسبةُ الأثرِ للبابِ: أنَّ التحاكُمَ إلى غيرِ شرعِ اللهِ يناقضُ الإِيمانَ باللهِ وكتبهِ.

## ما يُستفادُ مِنَ الأَثْرِ:

١ ـ وجوبُ التحاكمِ إلى شريعةِ اللهِ.

٢ - أنَّ التحاكمَ إلى غيرِ شريعةِ اللهِ ينافِي الإِيمانَ.

٣ - فيه كشف لحقيقة المنافقين، وأنَّهم شرٌّ مِنَ اليهودِ.

٤ ـ تحريمُ أخذِ الرشوةِ؛ وأنَّ أخذَ الرشوةِ مِنْ أخلاقِ اليهودِ، وقد لَعَنَ النبيُ ﷺ مُعْطِيهَا وآخِذَهَا.

وَقِيلَ: «نَزَلَتْ فِي رَجُلَيِنِ اختصما، فَقَالَ أَحَدُهما: نترافَعُ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْقٍ، وَقَالَ الآخَرُ: إِلَى كَعْبِ بْنِ الأَشْرَفِ، ثُمَّ تَرَافَعَا إِلَى عُمْرَ، فَذَكَرَ لَهُ أَحَدُهُمَا الْقِصَّةَ، فَقَالَ لِلَّذِي لَمْ يَرْضَ بِرَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ: أَكَذَلِكَ؟ قَالَ: نعَمْ. فَضَرَبَهُ بِالسَّيْفِ فَقَتَلَه».

التراجمُ: كعبُ بنُ الأشرفِ: يهوديُّ عربيٌّ من طيءٍ وأُمُّه مِنْ يَنِي النضيرِ، كان شديدَ العداوةِ للنبيِّ ﷺ.

وِقيلَ نَزَلَت: يعني: الآيةُ المذكورةُ سابقاً.

المعنى الإجماليُّ للأثرِ: هذا الأَثرُ فيه بيانُ قولِ آخرٍ - غير ما سبقَ - في سببِ نزولِ الآيةِ الكريمةِ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِيرَ ـَ يَزْعُمُونَ ﴾ الآيةُ . وأنَّ القصة لمَّا بلغتْ عمرَ بنَ الخطابِ - رضي اللهُ عنه - واستثبتها قَتلَ الذي لم يرضَ بحكم رسولِ اللهِ عَيْلِيَّ .

مناسبةُ ذَكرِهِ في البابِ: أنَّ فيه دليلًا على كفرِ من احتكمَ إلى غيرِ شرع اللهِ واستحقاقِهِ للقتلِ؛ لأنه مرتدُّ عَنْ دينِ الإِسلامِ.

## ما يُستفادُ مِنَ الأثرِ:

- ١ ـ أنَّ تحكيمَ غيرِ اللهِ تعالى، ورسولِهِ ﷺ في فضِّ المنازَعاتِ ردَّةٌ عنِ
   الإسلام.
  - ٢ \_ أنَّ المرتدَّ عَنْ دينِ الإسلامِ يقتلُ.
- ٣ ـ أنَّ الدعاء إلى تحكيم غير شرع الله مِنْ صفاتِ المنافقين ولو كان المدعُو إلى تحكيمِه إماماً فاضلاً كعمر بن الخطاب رضي الله عنه.

- ٤ ـ مشروعيةُ الغضبِ للهِ ولرسولِهِ ولدينِهِ .
- ٥ \_ مشروعيةُ تغييرِ المنكرِ باليدِ لمن يقدر على ذلك.
- ٦ \_ أَنَّ معرفةَ الحقُّ لا تُغْنِي عَنِ العملِ بِهِ والانقيادِ لَهُ.

## بَـابُ مَنْ جَحَدَ شَيْئاً منَ الْأَسْماءِ والصِّفَاتِ

وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّمْنَنِّ ﴾ الآيةُ.

تمامُ الآيةِ: ﴿ قُلَ هُوَ رَقِي لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابِ۞﴾ [الرعد: ٣٠]

مناسبة البابِ لكتابِ التوحيدِ: لمَّا كانَ التوحيدُ ثلاثةَ أَنواع: توحيدُ الربوبيةِ، وتوحيدُ الإلهيةِ، وتوحيدُ الأسماءِ والصفاتِ، وكانَ الإيمانُ باللهِ لا يحصلُ إلاَّ بتحقُّقِ هذه الثلاثةِ؛ نبَّه المصنفُ بهذا البابِ على هذا النوع؛ ليبينَ حكمَ مَنْ جَحَدَهُ.

بابُ مَنْ جحدَ. . . إلخ: أي: أنَّه يكفرُ بذلِكَ .

وهُمْ: أي: كفارُ قريشٍ.

يكفُرُونَ بالرحمنِ: أي: يجحَدُون هذا الاسمَ، مع إيمانِهِم باللهِ، فالرحمنُ اسمُ مِنْ أسماءِ اللهِ، والرحمةُ صفةٌ مِنْ صفاتِهِ.

قُلُ: يا محمدُ ردًّا عليهم في كفرِهِمْ بالرحمنِ.

هو ربِّي: أي: الرحمنُ عزَّ وجلَّ ربي وإنْ كفرتُمْ بِهِ.

لاإله إلاَّ هو: أي: لا معبودَ بحقٌّ سِوَاهُ.

عليه: لا عَلَى غيرهِ.

توكلتُ: فوضتُ أموري كلَّها إليه واعتمَدْتُ عليه.

وإليه متابِ: مَرْجِعِي وتَوْبَتِي.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: أنَّ الله سبحانهُ وتعالَى ينكرُ على مشركِي قريشٍ جُحُودَهُم لاسمِهِ الرحمنِ، ويأمرُ رسولَهُ مُحمداً عَلَيْ أن يردَّ عليهم هذا الجحود ويعلنَ إيمانهُ بربِّه وأسمائِهِ وصفاتِهِ، وأنه سبحانهُ هو الذي يستحقُّ العبادة وحدَهُ، ويتوكَّلُ عليه ويُرْجَعُ إليه في جميعِ الأمورِ ويُتابُ إليه مِنَ الذنوب.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أن جحودَ شيءٍ مِنْ أسماءِ اللهِ وصفاتِهِ كُفْرٌ. مَا يُستفادُ مِنَ الآية:

١ - أنَّ جحود شيءٍ مِنَ الأسماءِ والصفاتِ كفرٌّ.

٢ - وجوبُ الإِيمانِ بأسماءِ اللهِ وصفاتِهِ.

٣ ـ وجوبُ التوكُّلِ على اللهِ والتوبةِ إليه.

٤ - وجوبُ إخلاصِ العبادَةِ للهِ.

وَفِي صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ: قَالَ عَلِيٌّ: «حَدِّثُوا النَّاسَ بِمَا يَعْرِفُونَ، أَتُريدُونَ أَنْ يُكَذِّبَ اللهُ وَرَسُولُهُ ؟ »(١).

صحيح البخاري: أي الكتاب الذي جمع فيه البخاري الأحاديث الصحيحة. والبخاري هو الإمام محمد بن إسماعيل البخاري نسبة إلى بخارى بلدة في المشرق. وكتابه أصح كتاب بعد كتاب الله.

المعنى الإجماليُّ للأثرِ: يرشدُّ أميرُ المؤمنين عليُّ بنُ أبي طالبٍ مرضي اللهُ عنه \_ إلى أنَّه لا ينبَغِي أن يُحَدَّثَ عامَةُ الناسِ إلاَّ بِمَا هو معروفٌ ينفعُ الناسَ في أصلِ دينهِ م وأحكامِهِ مِنَ التوحيدِ وبيانِ الحلالِ والحرامِ ويُتررَكُ ما يشغلُ عَنْ ذَلِكَ ؛ مِمَّا لا حاجةَ إليه أو كان مِمَّا قد يُؤدِّي إلى ردِّ الحقِّ وعدم قبولِهِ مما يشتبهُ عليهم فَهْمُهُ ، ويصعبُ عليهم إدراكه ؛ وقد قالَ ذَلِكَ حينمَا كَثُرَ القُصَّاصُ أي: الوعاظُ في خلافتِهِ .

مناسبةُ الأثرِ للبابِ: يأتي بيانها بعدَ ذكرِ الأثرِ الَّذِي بعدَهُ.

ما يُستفادُ مِنَ الأَثْرِ: أَنَّه إِذَا خُشِيَ ضررٌ من تحديثِ الناسِ ببعضِ مَا لا يفهَمُون ؛ فلا ينبَغِي تحديثُهُم بذلِكَ وإنْ كَانَ حقًا .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (١٢٧).

وَرَوَى عَبْدُ الرَّزَّاقِ عَنْ مَعْمَرٍ عَنْ ابْنِ طَاوُوسٍ عَنْ أَبِيه عَنِ ابْنِ طَاوُوسِ عَنْ أَبِيه عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ: «أَنَّهُ رَأَىٰ رَجُلاً انْتَفْضَ لَمَّا سَمِعَ حَدِيثاً عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ فَي الصِّفَاتِ؛ اسْتِنْكَاراً لِذَلِكَ فَقَالَ: مَا فَرَقُ هَؤُلاءِ؟ يَجِدُونَ رِقَّةً فِي الصِّفَاتِ؛ اسْتِنْكَاراً لِذَلِكَ فَقَالَ: مَا فَرَقُ هَؤُلاءِ؟ يَجِدُونَ رِقَّةً عِنْدَ مُحْكَمِهِ وَيَهْلِكُونَ عَنْدَ مُتَشَابِهِهِ» انتهى.

#### التراجم :

- ١ عبدُ الرزاقِ هو: عبدُ الرزاقِ بنُ همامِ الصنعانيُّ الإمامُ الحافظُ
   صاحبُ المصنفاتِ ماتَ سنةَ ٢١١هـ رحمه اللهُ.
- ٢ ـ معمرٌ هو: أبو عروة معمرُ بنُ راشدِ الأزديُّ البصريُّ ثقةٌ ثبتٌ ماتَ
   سنة ١٥٤هـ رحمه اللهُ.
- ٣ ابن طاووس هو: عبد الله بن طاووس اليماني ثقة فاضل عابد مات سنة ١٣٢هـ رحمه الله .

انتفضَ: أي: ارتعدَ.

فقال: أي: ابنُ عباس.

ما: استفهاميةً.

فَرَقُ: بفتح الفاءِ والراءِ أي: خوفٌ.

هؤلاء: يشيرُ إلى أناسٍ يحضرون مجلسَهُ مِنْ عامةِ الناسِ.

رِقَّةً: ليناً وقبولاً.

محكمِهِ: ما وضحَ معناهُ فلم يلتبسُ على أحدٍ.

متشابهه: ما اشتبه عليهم فهمه .

المعنى الإجماليُّ للأثرِ: ينكرُ ابنُ عباسٍ - رضي اللهُ عنهما - على

أناسٍ مِمَّنْ يحضرُ مجلسَهُ مِنْ عامةِ الناسِ يحصلُ منهم خوفٌ عندمًا يسمَعُون شيئاً مِنْ أَحاديثِ الصفاتِ ويرتعِدُون استنكاراً لذلِكَ، فلم يحصلُ منهم الإيمانُ الواجبُ بما صحَّ عن رسولِ اللهِ عَلَيْ عرَفُوا معناه أو لَمْ يعرِفُوه، فتركوا ما وجبَ عليهم مِنَ الإيمانِ بما لم يعرفوا معناه مِنَ الإيمانِ بما لم يعرفوا معناه مِنَ القرآنِ وهو حقٌ لا يرتابُ فيه مؤمنٌ، وبعضُهُم يحملُهُ على غيرِ معناه الذي أرادَهُ اللهُ فيهلَكُ بذلِكَ.

مناسبة الأثر للباب: بعد ما ذكر المؤلف أثر علي - رضي الله عنه - الله عنه الله على أنّه لا ينبغي تحديث الناس بما لا يعرفون، ذكر هذا الأثر الذي يدلُّ على أنَّ نصوص الصفات ليستْ مِمَّا ينهىٰ عَنِ التحديث به؛ بل ينبغي ذكر ها وإعلانها؛ فليس استنكار بعض الناس لها بمانع مِنْ ذكرها، فما زال العلماء قديماً وحديثاً يقرأون آياتِ الصفاتِ وأحاديثها بحضرة العوام والخواص.

## ما يُستفادُ مِنَ الأثرِ:

- ١ ـ أنَّه لا مانع مِنْ ذكر آياتِ الصفاتِ وأحادِيثها بحضرةِ عوامً الناسِ
   وخواصِّهم مِنْ بابِ التعليم.
- ٢ ـ أنَّ منْ ردَّ شيئاً مِنْ نصوصِ الصفاتِ أو استنكرَهُ بعد صحَّتِهِ فهو مِنَ الهالكين.
  - ٣ \_ الإنكارُ على مَنْ استنكرَ شيئاً مِنْ نصوصِ الصفاتِ.

وَلَمَّا سَمِعَتْ قُرَيْشٌ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَذْكُرُ الرَّحْمَنَ، أَنْكُرُوا ذَكِلَ اللهِ عَلَيْهِ يَذْكُرُ الرَّحْمَنَ. . . ﴾ .

المعنى الإجماليُ للأثرِ: يذكرُ الرحمنَ: يعني حينَ كَتَبَ: «بسم اللهِ الرحمنِ الرحمنِ الرحمنُ، فلا نعرفُهُ، ولا ندرِي ما الرحمنُ، ولا نكتبُ إلاً: باسمِك اللَّهُمَّ (۱) فيكون هذا هو سبب نزول الآية، وقيلَ: قالوا ذَلِكَ حينما سَمِعُوا الرسولَ عَلَيْهُ يدعو في سجودِهِ ويقولُ: «يا رحمنُ يا رحيمُ» فقالوا: هذا يزعمُ أنَّه يدعُو واحداً وهو يدعُو اثنين: الرحمنَ، والرحيمَ وهذا سبب آخر لنزول الآية ولا مانع أن تنزل الآية لسببين أو أكثر. وتقدمتْ هذه الآيةُ وما يتعلَّق بها في أولِ الباب.

ما يُستفادُ مِنَ الأَثر:

١ - ثبوتُ الأسماءِ والصفاتِ للهِ عزَّ وجلَّ.

٢ - أنَّ تعددَ الأسماء لا يدلُّ على تعددِ المسمَّى.

٣ - مشروعيةُ دعاءِ اللهِ بأسمائِهِ وصفاتِهِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٢٧٣١، ٢٧٣٢).

# بَابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى

# ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا ﴾ الآية .

قَالَ مُجَاهِدٌ مَا مَعْنَاه: «هُوَ قَوْلُ الرَّجُلِ: هَذَا مَالِي وَرِثْتُهُ عَنْ آبَائِي». وَقَالَ عَوْنُ بْنُ عَبْدِ اللهِ: «يَقُولُونَ: لَوْلاَ فُلانٌ لَمْ يَكُنْ كَذَا». وَقَالَ ابْنُ قُتَيْبَةً: يَقُولُون: «هَذَا بِشَفَاعَةِ آلِهَتِنَا».

تمامُ الآيةِ: ﴿ وَأَحْتُرُهُمُ ٱلْكَنْفِرُونَ ١٨٥٠ [النحل: ٨٣].

مناسبةُ هذا البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّ المصنفَ أرادَ بهذا البابِ بيانَ وجوبِ التَّادُّبِ مَعَ الربوبيةِ، بتجنبِ الألفاظِ الشركيةِ الخفيةِ كنسبةِ النعم إلى غيرِ اللهِ؛ لأنَّ ذلِكَ ينافي كمالَ التوحيدِ.

#### التراجمُ:

- ١ مجاهدٌ هو: شيخُ التفسيرِ مجاهدُ بنُ جبرِ المكيُّ الإِمامُ الربانيُّ مِنْ
   تلاميذِ ابن عباس ماتَ سنة ١٠٤هـعلى الراجِح رحمَهُ اللهُ.
- ٢ \_ عونٌ هو : عونٌ بن بن عبدِ اللهِ بنِ عتبةَ بنِ مسعودِ الهذليُّ ثقةٌ عابدٌ
   مات حوالي سنة ١٢٠هـ رحمه اللهُ.
- ٣ ـ ابنُ قتيبةَ هُو: عبدُاللهِ بنُ مسلمِ بنِ قتيبةَ الدينوريُّ الحافظُ صاحبُ التفسيرِ وغيرِهِ مِنَ المؤلفاتِ مات سنة ٢٧٦هـ رحمه اللهُ.

يعرفون: أي: يعرف المشركون.

نعمةَ اللهِ: الْخُتُلُفَ فِي المرادِ بها، وقد ذكرَ المصنفُ جملةً مِنْ

أُقوالِ العلماءِ في ذلِكَ.

ورثتُهُ عَنْ آبائي . . . إلخ: وقائِلُ هذه الأقوالِ ونحوِهَا منكرٌ لنعمةِ اللهِ بإضافَتِهَا إلى غيرِهِ، جاحدٌ لها غيرُ معترفٍ بها، والآيةُ تعمُّ ما ذَكَرَهُ العلماءُ في مَعْنَاهَا .

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: أنَّ المشركين يعترِفُون بنعمِ اللهِ الَّتي عدَّدَها عليهم - في سورةِ النحلِ وغيرِهَا - أنَّها مِنَ اللهِ، ثم يُنْكِرُونَها بإضافَتِهَا إلى غيرِه مِنْ آلهتِهِم وآبائِهِم وغيرِهِم، فهم متناقضون في ذَلِكَ. ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ \_ أنَّ المشركين معترفون بتوحيدِ الربوبيةِ .
- ٢ \_ وجوب نسبة النعم إلى الله سبحانة وتعالَى وحدة.
- ٣ \_ التحذيرُ من نسبةِ النعمِ إلى غيرِ اللهِ؛ لأنَّه شركٌ فِي الربوبيةِ .
- ٤ \_ وجوبُ التأدُّب في الألفاظِ، وتحريمُ الاعتمَادِ على الأسبابِ.



وَقَالَ أَبُو الْعَبَّاسِ ـ بَعْدَ حَدِيثِ زَيْدِ بْنِ خَالِدِ الَّذِي فِيهِ أَنَّ اللهَ تَعَالَى قَالَ: «أَصْبَحَ مِنْ عِبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وكَافِرٌ» الحدِيث ـ وَقَدْ تَعَالَى قَالَ: «وَهَذَا كثيرٌ فِي الْكِتَابِ والسُّنَةَ يَذُمُّ سُبْحَانَهُ مَنْ يُضِيفُ تَقَدَّمَ ـ: «وَهَذَا كثيرٌ فِي الْكِتَابِ والسُّنَةَ يَذُمُّ سُبْحَانَهُ مَنْ يُضِيفُ إِنْعَامَهُ إِلَى غَيْرِهِ، وَيُشْرِكُ بِهِ. قَالَ بعضُ السَّلَفِ هُوَ: كَقُوْلِهِمْ كَانَتِ الرِّيحُ طَيِّبةً وَالْملاَّحُ حَاذِقاً. . . وَنَحو ذَلِكَ مِمَّا هُو جَارٍ عَلَى أَلْسِنَةٍ كَثِيرٍ».

التراجمُ: أبو العباسِ: هو شيخُ الإسلامِ أحمدُ ابنُ تَيْمِيَّةَ رحمه اللهُ.

وقد تقدُّم: أي: في بابِ ما جَاءَ فِي الاستسقاءِ بالأنواءِ.

الملاحُ: قائدُ السفينةِ.

السلفُ: هم المتقدمون مِنْ علماءِ هذه الأمةِ مِنَ الصحابةِ والتابعين وأتباعِهِم.

المعنى الإجماليُّ للأثرِ: أنَّ السفنَ إذا جَرَيْنَ بريحٍ طيبةٍ بأمرِ اللهِ جرياً حسناً نسَبُوا ذلِكَ إلى طيبِ الريحِ وحذقِ قائِدِ السفينةِ؛ ونسَوا ربَّهم الذي أجرىٰ لهم الفلكَ في البحرِ رحمةً بهم؛ فيكونُ هذا مِنْ جنسِ نسبةِ المطرِ إلى الأنواءِ.

حكمُ مَنْ فَعَلَ ذلِكَ: فِيهِ تفصيلٌ:

١ ـ إِنْ كَانَ المتكلمُ بذلِكَ لم يقصدُ أَنَّ الريحَ والملاحَ ونحوَ ذلِكَ هو الفاعلُ لذلِكَ مِنْ دونِ خلقِ اللهِ وأمرِهِ، وإنَّما أرادَ نسبتها إلى السبب

فقط فهذا شركٌ أصغرُ؛ لأنَّه أضافَ النعمةَ إلى غيرِ اللهِ، والواجبُ إضافَتُهَا إلى اللهِ.

٢ ـ وإنْ كَانَ يقصدُ أنَّ هذه الأشياءَ تفعلُ ذلِكَ مِنْ دونِ اللهِ؛ فهذا شركُ أكبرُ.

والأولُ هو الذي يَجْرِي على ألسنةِ كثيرٍ مِنَ المسلمين فيجبُ الحذرُ مِنْهُ.

# بَابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى

## ﴿ فَكَلَّ جَعَكُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمْ تَعَلَّمُونَ ١٤٠ [البقرة: ٢٢].

قَالَ ابنُ عَبَّاسٍ في الآيةِ: «الأنْدَادُ هُوَ: الشِّرْكُ؛ أَخْفَى مِنَ دَبِيبِ النَّمْلِ عَلَى صَفَاةٍ سَوْدَاءَ في ظُلْمَةِ اللَّيْلِ، وَهُوَ أَنْ تَقُول: وَاللهِ وَحَيَاتِكَ يَا فُلانُ، وَحَيَاتِي، وَتَقُولُ: لَوْلاَ كُلَيْبَةُ هَذَا، لأَتَانَا اللُّصُوصُ، وَلَوْلاَ الْبَطُّ فُلانُ، وَحَيَاتِي، وَتَقُولُ: لَوْلاَ كُلَيْبَةُ هَذَا، لأَتَانَا اللُّصُوصُ، وَلَوْلاَ الْبَطُّ فِي الدَّارِ؛ لأَتَى اللَّصُوصُ، وَقَوْلُ الرَّجُلِ لِصَاحِبِهِ: مَا شَاءَ اللهُ وَشِئْتَ، فِي الدَّارِ؛ لأَتَى اللَّصُوصُ، وَقَوْلُ الرَّجُلِ لِصَاحِبِهِ: مَا شَاءَ اللهُ وَشِئْتَ، وَقَوْلُ الرَّجُلِ لِصَاحِبِهِ: مَا شَاءَ اللهُ وَشِئْتَ، وَقَوْلُ الرَّجُلِ لِنَا اللهُ وَشِئْتَ، وَقَوْلُ الرَّجُلِ لِنَا اللهُ وَشَرْكُ».

مناسبةُ هذا البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّه لمَّا كَانَ مِنْ تحقيقِ التوحيدِ الاحترازُ مِنَ الشركِ باللهِ في الأَلفاظِ، وإنْ لَمْ يقصدْهُ المتكلمُ بقلبِهِ؛ نبَّه المؤلفُ \_ رحمهُ اللهُ \_ بهذا البابِ على ذلِكَ وبيَّن بعض هذه الألفاظِ لتجتنبَ هي وما مَاثَلَها.

فلا تجعلوا للهِ أنداداً: أي: أشباها ونظراءَ تصرفون لهُمُ العبادة أو شيئاً منها.

وأنتم تعلَمُون: أنه ربُّكم لا يرزقُكُم غيرُهُ ولا يستحقُّ العبادَة سواه.

في الآية: أي: في تفسيرِ الآيةِ.

دبيبِ النمل: مَشْيه.

على صفاة: الصّفا: الحجرُ الأملسُ.

كُلَيْبَةُ: تصغيرُ كلبةٍ وهي هنا: التي تُتَّخَذُ لحفظِ المواشِي وغيرِهَا. اللصوصُ: جمعُ لصِّ وَهُمُ: السُّراقُ.

البطُّ: جمعُ بطةٍ وهي: مِنْ طيورِ الماءِ تُتَّخَذُ فِي البيوتِ، فإذا دَخَلَها غيرُ أَهلَهَا استنكرتُهُ وصاحَتْ.

لا تجعلْ فيها فلاناً: أي: لا تجعَلْهُ في مقالَتِكَ فتقولُ: لَوْلاَ اللهُ وَخَدَهُ.

هذا كُلُّه بِهِ شركٌ. أي: هذه الألفاظُ المذكورةُ وما شابَهَهَا شركٌ باللهِ أي: شركٌ أصغرُ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: أَنَّ اللهَ ـ تَبَارَكَ وتَعَالَى ـ ينهىٰ الناسَ أَنْ يتخذوا لَهُ أَمْثَالاً ونظراءَ يصرفون لهم شيئاً مِنْ عبادَتِهِ؛ وهم يعلَمُون أَنَّ اللهَ وحَدَهُ الخالِقُ الرازِقُ؛ وأَنَّ هذه الأندادَ عاجزةٌ فقيرةٌ ليسَ لَهَا مِنَ الأمرِ شيءٌ. وما ذكرَهُ ابنُ عباسٍ أمثلة لاتخاذِ الأنداد؛ لأنَّ لفظَ الآيةِ يشمَلُهَا وإنْ كانتْ شِرْكاً أصغرَ والآيةُ نازلةٌ في الشركِ الأكبرِ؛ فالسلفُ يستدلُونَ بما نزَلَ في الشركِ الأكبرِ؛ فالسلفُ يستدلُونَ بما نزَلَ في الشركِ الأحبرِ.

### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ \_ التحذيرُ مِنَ الشركِ في العبادةِ.
- ٢ \_ أنَّ المشركين مقرون بتوحيدِ الربوبيةِ .
- ٣ \_ أنَّ الشركَ الأصغرَ خفيٌّ جدًّا وقَلَّ من يتنبَّه لَهُ.
- ٤ وجوبُ تجنُّبِ الألفاظِ الشركيةِ ولو لَمْ يقصدْهَا الإِنسانُ بقلبِهِ.

وَعَنْ عَمُرَ بْنِ الخَطَّابِ \_ رَضِيَ اللهُ عنه \_ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللهِ فَقَدْ كَفَرَ أَوْ أَشْرَكَ» (١) رَواهُ التِّرْمِذِيُّ وَحَسَّنَهُ وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ.

عن مُمَر: صوابُهُ عَنِ ابنِ عمرَ.

مَنْ حلفَ: الحلفُ: اليَمينُ، وهي توكيدُ الحكمِ بذكرِ معظمٍ على وجْهِ مخصوصٍ.

بغيرِ اللهِ: أي: بأيِّ مخلوقٍ مِنَ المخلوقاتِ.

كَفَرَ أَوْ أَشْرَكَ: يحتملُ أَنْ يكونَ هذا شكًّا مِنَ الراوِي. ويحتملُ أَنْ تكونَ (أَوْ) بمعنى الواوِ فيكونُ كَفَرَ وأَشْرَكَ. والمرادُ الكفرُ والشرك الأصغران.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ ﷺ في هذا الحديثِ خبراً معناه النهيُ: أَنَّ مَنْ أَقسمَ بغيرِ اللهِ مِنَ المخلوقاتِ فقد اتخذَ ذلِكَ المحلوف بهِ شريكاً للهِ وكَفَرَ باللهِ؛ لأنَّ الحلفَ بالشيءِ يقتضي تعظيمُهُ، والعظمةُ في الحقيقةِ إنَّما هي للهِ وحدَهُ، فلا يُحْلفُ إلا بهِ أو بصفةٍ مِنْ صفاتِهِ.

مناسبة الحديثِ للبابِ: أنَّه يدلُّ على أنَّ مَنْ حلفَ بغيرِ اللهِ فقدِ اتخذَ المحلوفَ بهِ ندًّا اللهِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي برقم (١٥٣٥) وأبو داود برقم (٣٢٥١) والحاكم (٢٩٧/٤).

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ \_ تحريمُ الحلفِ بغيرِ اللهِ وأنَّه شركٌ وكفرٌ باللهِ.
- ٢ أنَّ التعظيمَ بالحلف حقُّ اللهِ سبحانَهُ وتَعَالَى فلا يحلفُ إلَّا بِه.
- ٣ أنَّ الحلفَ بغيرِ اللهِ لا تجبُ به كفارةٌ ؛ لأنَّه لم يذكرْ فيه كفارةً .

\* \* \*

وَقَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ: «لأَنْ أَحْلِفَ بِاللهِ كَاذِباً أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَحْلِفَ بِاللهِ كَاذِباً أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَحْلِفَ بِغَيْرِهِ صَادِقاً»(١).

لأن: اللامُ: لامُ الابتداءِ و(أنْ) مصدريةٌ، والفعلُ بعدَهَا منصوبٌ في تأويلِ مصدرٍ مرفوعِ على الابتداءِ.

أُحبُّ . . . إلخ : خبرُ المبتدأ .

المعنى الإجماليُّ للأثرِ: يقُولُ ابنُ مسعودٍ - رضي اللهُ عنه -: إقسامي باللهِ على شيءٍ أنا كاذبُ فيه أحبُّ إليَّ مِنْ أقسامِي بغيرِ اللهِ على شيءٍ أنا كاذبُ فيه أحبُّ إليَّ مِنْ أقسامِي بغيرِ اللهِ على شيءٍ أنا صادقٌ فيه؛ وإنَّما رجَّحَ الحلفَ باللهِ كاذباً على الحلفِ بغيرِهِ صادقاً؛ لأنَّ الحلف باللهِ في هذه الحالةِ فيهِ حسنةُ التوحيدِ، وفِيهِ سيئةُ الكذب، والحلفُ بغيرِهِ صَادِقاً فِيهِ حسنةُ الصدقِ وسيئةُ الشركِ، وحسنةُ التوحيدِ أعظمُ مِنْ حسنةِ الصدقِ . وسيئةُ الكذب أسهلُ مِنْ سيئةِ الشركِ.

مناسبةُ الأثرِ للبابِ: أنَّه يدلُّ على تحريمِ الْحلفِ بغيرِ اللهِ.

ما يُستفادُ مِنَ الأثرِ:

- ١ تحريمُ الحلفِ بغيرِ اللهِ.
- ٢ ـ أنَّ الشركَ الأصغرَ أعظمَ مِنْ كبائِرِ الذنوبِ كالكذبِ، ونحوِهِ مِنَ
   الكبائر.
  - ٣ \_ جوازُ ارتكابِ أقلِّ الشرَّيْنِ ضرراً إذا كَانَ لابُدَّ مِنْ أحدِهِمَا.
    - ٤ ـ دقةُ فقهِ ابنِ مسعودٍ رضي اللهُ عنه .

 <sup>(</sup>۱) قال الهيمثي في مجمع الزوائد (٤/ ١٧٧): رواه الطبراني في الكبير ورجاله رجال الصحيح.

وَعَنْ حُذَيْفَةَ \_ رضي اللهُ عنه \_ عن النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «لاَ تَقُولُوا: مَا شَاءَ اللهُ ثُمَّ شَاءَ فُلاَنٌ، ولَكِنْ قُولُوا: مَا شَاءَ اللهُ ثُمَّ شَاءَ فُلاَنٌ» (١). روَاهُ أَبُو دَاودَ بِسَندٍ صَحِيح.

فُلاَنُ "(). رَوَاهُ أَبُو دَاودَ بِسَندٍ صَحِيحٍ.
وَجَاءَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ النَّخَعِيِّ: "أَنَّهُ يَكْرَهُ أَنْ يَقُولَ الرَّجُلُ: أَعُوذُ بِاللهِ وَبِكَ، قَالَ: "وَيَقُولُ: لَعُولَ اللهُ ثُمَّ بِكَ»، قَالَ: "وَيَقُولُ: لَوْلاَ اللهُ ثُمَّ بِكَ»، قَالَ: "وَيَقُولُ: لَوْلاَ اللهُ وَفُلاَنْ.

لا تقولوا: لاَ: ناهيةٌ والفعلُ بعدَهَا مجزومٌ بِهَا وعلامةُ جزمِها حذفُ النونِ.

ما شاءَ اللهُ وشاءَ فُلانٌ: لأنَّ العطفَ بالواوِ يقتضي الجمعَ والمساواةَ.

ما شاءَ اللهُ ثُمَّ شَاءَ فلانٌ: لأنَّ العطفَ بِثُمَّ يقتضي الترتيبَ والتراخِيَ.

يكرهُ: الكراهةُ في عرفِ السلَفِ يُرادُ بها التحريمَ.

أعوذ: العوذُ: الالتجاءُ إلى الغير والتعلُّقُ بهِ.

لَوْلاً: حرفُ امتناع لوجودٍ، أي: امتناعُ شيءٍ لوجودِ غيرِهِ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: ينهىٰ ﷺ أن يعطفَ اسمَ المخلوقِ على اسمِ الخالِقِ بـ (الواوِ) بعدَ ذكر المشيئةِ ونحوِهَا ؛ لأنَّ المعطوفَ بها يكونُ مساوياً للمعطوفِ عليه ؛ لكونِهَا إنَّما وُضِعَتْ لمطلقِ الجمعِ فلا

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود برقم (٤٩٨٠) وأحمد في المسند (٥/ ٣٨٤).

تقتضي ترتيباً ولا تعقيباً؛ وتسويةُ المخلوقِ بالخالِقِ شركٌ، ويُجَوِّزُ ﷺ عطفَ المخلوقِ بها يكونُ متراخياً عطفَ المخلوقِ على الخالقِ بـ (ثُمَّ)؛ لأنَّ المعطوف بها يكونُ متراخياً عَنِ المعطوفِ عليه بمهلةٍ فلا محذورَ فيه؛ لكونه صارَ تابعاً. والأثرُ المرويُّ عن النخعيِّ يفيدُ ما أفادَهُ الحديثُ.

ويختصُّ هذا الحكمُ ـ وهو العوذُ بالمخلوقِ ـ بالمخلوقين الأحياءِ الذين لهم قدرةٌ، دونَ الأمواتِ والعاجزين فلا يجوزُ أن يسندَ إليهم شيءٌ.

مناسبةُ الحديثِ والأثرِ للبابِ: أنَّهُما يدلاًن على النهي عَنْ قولِ: «ما شَاءَ اللهُ وشَاءَ فلانٌ» ونحوِ ذَلِكَ ؛ لأنَّه مِنِ اتخاذِ الأندادِ للهِ الذي نهتْ عنه الآيةُ الّتي في أولِ البابِ على ما فسَّرَهَا بِهِ ابنُ عباسٍ.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ حريمُ قولِ: «ما شاءَ اللهُ وشئتَ»، وما أشبه ذلكَ مِنِ الألفاظِ مِمَّا فيهِ العطفُ على اللهِ بـ (الواوِ)؛ لأنَّه مِنَ اتخاذِ الأندادِ للهِ.
- ٢ جوازُ قَوْلِ: «ما شاءَ اللهُ ثُمَّ شئتَ»، وما أشبَهُ ذلِكَ مِمَّا فيه العطفُ
   على اللهِ بـ (ثمَّ)؛ لانتفاءِ المحذور فيه.
- ٣ إثباتُ المشيئةِ للهِ، وإثباتُ المشيئةِ للعبدِ، وأنَّها تابعةٌ لمشيئةِ اللهِ
   تعالى.

## بَابُ مَا جَاءَ فِيمنْ لَمْ يَقْنَعْ بِالْحَلِفِ بِاللهِ

عَنِ ابْنِ عُمَرَ ـ رَضِيَ اللهُ عنهما ـ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قال: «لا تَحْلِفُوا بِآبَائِكُمْ مَنْ حَلَفَ بِاللهِ فَلْيَرْضَ، وَمَنْ لَمْ بِاللهِ فَلْيَرْضَ، وَمَنْ لَمْ يَرْضَ فَلَيْسَ مِنَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

مناسبةُ هذا البابِ لكتابِ التوحيدِ: أَنَّ عدمَ الرضا بالحلفِ باللهِ ينافِي كمالَ التوحيدِ؛ لدلالتِهِ على قلةِ تعظيم الربِّ جلَّ جلالُهُ.

ما جاء فيمن . . . إلخ : أي : مِنَ الوعيدِ .

الحلف: القسم.

لا تحلفوا بآبائِكُم: نهيٌ عَنِ القسمِ بالآباءِ، لأنه هو المعروف عندهم ولا مفهومَ لَهُ؛ لتقدُّمِ النهِي عَنِ القسمِ بغيرِ اللهِ مطلقاً.

فليصدُقُ: أي: وجوباً تعظيماً لليمينِ باللهِ؛ لأنَّ الصدق واجبٌ ولو لم يحلفُ باللهِ فكيفَ إذا حلفَ به!

فليْرضَ: أي: وجوباً تعظيماً لليمينِ باللهِ. وهذا عامٌ في الدعاوى وغيرهَا.

فليسَ مِنَ اللهِ: هذا وعيدٌ، أي: فقد بَرِيءَ اللهُ منه.

معنى الحديثُ إجمالاً: ينهى ﷺ عَنِ الحلفِ بالآباءِ؛ لأنَّ الحلفَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه برقم (۲۱۰۱).

تعظيمٌ للمحلوفِ بِهِ، والتعظيمُ حقَّ للهِ سبحانه، ثم يأمرُ مَنْ حلفَ باللهِ أَنْ يكونَ صادقاً فيما يحلفُ عليه؛ لأنَّ الصدقَ ممَّا أوجبَهُ اللهُ على عبادِهِ مطلقاً، فكيفَ إذا حلفُوا بالله! ويأمرُ عَلَيْ من حُلِفَ لَهُ باللهِ في خصومةٍ أو غيرِهَا أَنْ يرضَى باليمين؛ لأنَّ ذلك مِنْ تعظيمِ اللهِ، ثم يبينُ عَلَيْ الوعيدَ الشديدَ في حقِّ مَنْ لَمْ يَرْضَ بالحلفِ باللهِ؛ لأنَّ ذلك يدلُّ على عدم تعظيمِهِ للهِ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه الوعيدَ الشديدَ في حقِّ من لم يقنعْ باللهِ.

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ \_ الوعيدُ الشديدُ في حقِّ من لَمْ يقنعْ بالحلفِ باللهِ.

٢ \_ وجوب الصدق في اليمين.

٣ \_ تحريمُ الكذب في اليمين.

٤ \_ حسنُ الظنِّ بالمسلم ما لَمْ يتبينْ خلافُهُ.

٥ ـ وجوب تصديق مَنْ حلف بالله إذا كان مِنْ أَهلِ الإيمانِ .

\* \* \*

## بَابُ قَوْلِ مَا شَاءَ اللهُ وَشَئْتَ

عَنْ قُتَيْلَةَ: أَنَّ يَهُودِيًّا أَتَى النَّبِيَّ عَلَيْةٍ فَقَالَ: إِنَّكُمْ تُشْرِكُونَ تَقُولُونَ: وَالْكَعْبَةِ. فَأَمَرَهُمُ النَّبِيُّ تَقُولُونَ: وَالْكَعْبَةِ. فَأَمَرَهُمُ النَّبِيُّ عَلَيْ إِذَا أَرَادُوا أَنْ يَحْلِفُوا أَنْ يَقُولُوا: وَرَبِّ الْكَعْبَةِ، وَأَنْ يَقُولُوا: مَا شَاءَ اللهُ ثُمَّ شِئْتَ »(١) رَوَاهُ النَّسَائِيُّ وَصَحَّحَهُ.

مناسبةُ هذا البابِ لكتابِ التوحيدِ: أن هذا البابَ داخلٌ في بابِ قولِ اللهِ تعالى: ﴿ . . فَكَلَا تَجْعَلُواْ لِللَّهِ أَنْدَادًا. . ﴾ وقد سبقَ بيانُ مناسبَتِهِ .

التراجمُ: قُتيلةُ: بضمِّ القافِ وفتحِ التاءِ مصغراً بنتُ صيفيِّ الجهنيةُ صحابيةٌ رضي اللهُ عنها.

قول: ما شاءَ اللهُ وشئتَ: أي: ما حكمُ التكلُّمِ بذلِكَ هل يجوزُ أم لا؟ وإذا كَانَ لا يجوزُ فهل هو شركٌ أو لا؟

تشركون: أي: الشركَ الأصغرَ.

ما شاءَ اللهُ وشئتَ: وهذا فِيه تشريكٌ في مشيئةِ اللهِ.

وتقولون: والكعبةِ: وهذا قسمٌ بغيرِ اللهِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجـه النسـائـي (۲/۷) بـرقـم (۳۷۷۳) وأحمـد (۲/ ۳۷۱ ـ ۳۷۲)، والبيهقـي (۲/ ۲۱۳ ـ ۳۷۲)، والبيهقـي (۲/ ۲۱۲)، والحاكم (۲/ ۲۹۷)، وصححه ووافقه الذهبي.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: ذَكَرَ هذا اليهوديُّ للنبيِّ عَلَيْ أَنَّ بعضَ المسلمين يقعُ في الشركِ الأصغرِ حينما تصدرُ منه هذه الألفاظُ التي ذكرَهَا، فأقرَّهُ النبيُّ عَلَيْ على اعتبارِهَا مِنَ الشِّرك، وأرشدَ إلى استعمالِ اللفظِ البعيدِ مِنَ الشركِ بأنْ يحلفوا باللهِ، وأن يعطفوا مشيئةَ العبدِ على مشيئة الله بـ (ثم) التي هي للترتيبِ والتراخِي، لتكونَ مشيئةُ العبدِ نابعة لمشيئةِ الله .

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه بيانَ أنَّ قولَ: «ما شاءَ اللهُ وشئتَ» شركٌ.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ أنَّ قولَ: «ما شاءَ اللهُ وشئتَ»، والحلف «بغيرِ اللهِ» شركٌ؛ لأنَّ الرسولَ ﷺ أقرَّ اليهوديَّ على اعتبارِهِمَا مِنَ الشركِ.
  - ٢ \_ معرفة اليهود بالشرك الأصغر.
    - ٣ \_ فهمُ الإِنسانِ إذا كَانَ لَهُ هوى .
  - ٤ \_ قبولُ الحقِّ مِمَّنْ جَاءَ بِهِ وإنْ كَانَ عدوًّا مخالفاً فِي الدين.
    - ٥ \_ أنَّ الشركَ الأصغرَ لا يخرجُ مِنَ الملةِ.
- ٦ ـ الابتعادُ عَنِ الألفاظِ المخلَّةِ بالعقيدةِ واستبدَالِهَا بالألفاظِ البعيدةِ
   عَن الشركِ باللهِ.
- ٧ أنَّ العالمَ إذا نهى عن شيء فإنه يبينُ البديلُ الذي يُغْنِي عنه إذا أَمْكَنَ.
- ٨ أنَّ النهيَ عَنِ الشركِ عامٌ لا يصلحُ منه شيءٌ حتَّى بالكعبةِ الَّتي هي بيتُ اللهِ في أرضِهِ فكيفَ بغيرهَا؟!
  - ٩ إثباتُ المشيئةِ شهر، وإثباتُ المشيئةِ للعبدِ، وأنَّها تابعةٌ لمشيئةِ اللهِ.

وَلَهُ: أَيضاً عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ: أَنَّ رَجُلاً قَالَ لِلنَّبِيِّ عَيَّالَةٍ: مَا شَاءَ اللهُ وَشِئْتَ. قَالَ: «أَجَعَلْتَنِي للهِ نِدَاً؟! بِل مَا شَاءَ اللهُ وَحْدَهُ» (١٠).

وَلَهُ: أي: النسائي.

أجعلْتني: استفهامُ إنكارٍ.

ندًا: أي: شريكاً.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: أنكرَ ﷺ عَلَى مَنْ عطفَ مشيئةَ الرسولِ على مشيئةِ اللهِ بـ (الواوِ)؛ لِمَا يقتضيه هذا العطفُ مِنَ التسويةِ بينَ اللهِ وبينَ المخلوقِ، واعتبرَ هذا مِنِ اتخاذِ الشريكِ للهِ، ثم أسندَ المشيئةَ إلى اللهِ وحدَهُ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ قولَ: «ما شَاءَ اللهُ وشئتَ» وما أشبه هذا اللفظَ مِنِ اتخَاذِ الندِّ للهِ المنهي عَنْهُ بقولِهِ: ﴿ فَكَلَا تَجْعَلُوا لِللهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعَلَّمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢].

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- النهي عَنْ قولِ: «ما شاءَ اللهُ وشئتَ» وما أشبَهَهُ مِمَّا فيهِ عطفُ مشيئةِ
   العبدِ على مشيئةِ اللهِ بـ (الواوِ) وما أشبَهُ ذلكَ .
  - ٢ \_ أنَّ مَنْ سوَّى العبدَ باللهِ ولو في الشركِ الأصغرِ فقدِ اتخذَهُ ندًّا للهِ.
    - ٣ \_ إنكارُ المنكر.
    - ٤ \_ أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قد حَمَى حِمَى التوحيدِ، وسدَّ طُرُقَ الشركِ.

(۱) أخرجه النسائي في عمل اليوم والليلة برقم (٩٨٨) وأحمد في المسند (١/٢١٤، ٢١٤).

وَلاِبْنِ ماجَهُ عَنِ الطُّفَيْلِ أَخِي عَائِشَةَ لأُمُهَا، قَالَ: «رَأَيْتُ كَأْنِي أَنَيْتُ عَلَى نَفَرٍ مِنَ الْيَهُودِ، فَقُلْتُ: إِنَّكُمْ لأَنْتُمُ الْقَوْمُ، لَوْلاَ أَنَّكُمْ تَقُولُونَ: عُزِيْرٌ ابْنُ اللهِ، قَالُوا: وَإِنَّكُمْ لأَنْتُمُ الْقَوْمُ لَوْلاَ أَنَّكُمْ تَقُولُونَ: مَا شَاءَ اللهُ وَشَاءَ مُحَمَّدٌ، ثُمَّ مَرَرْتُ بِنَفَرِ مِنَ النَّصَارِي، تَقُولُونَ: الْمَسَيْحُ ابنُ اللهِ، قَالُوا: وَإِنَّكُمْ لأَنْتُمُ الْقُومُ، لَوْلاَ أَنَّكُمْ تَقُولُونَ: الْمَسَيْحُ ابنُ اللهِ، قَالُوا: وَإِنَّكُمْ لأَنْتُمُ الْقَوْمُ، لَوْلاَ أَنَّكُمْ تَقُولُونَ مَاشَاءَ اللهُ وَشَاءَ اللهُ وَاللّهُ وَأَنْكُمْ تَقُولُونَ مَاشَاءَ اللهُ وَشَاءَ اللهُ وَشَاءَ اللهُ وَأَنْكُمْ تَقُولُونَ مَاشَاءَ اللهُ وَشَاءَ اللهُ وَشَاءَ اللهُ وَأَنْكُمْ تَقُولُونَ مَا أَنْكُمْ وَلُولَا أَنْكُمْ وَلُولَا أَنْكُمْ وَلُولُونَ مَا أَنْ اللهُ وَشَاءَ اللهُ وَأَنْكُمْ وَلُولَا أَنْكُمْ وَلُولُونَ مَا أَلُهُ وَسَاءَ اللهُ وَشَاءَ اللهُ وَأَنْكُمْ وَلُولُونَ مَا أَنْ الْفَاكُمْ مَنْ أَخْبَرُ مِنْكُمْ وَ إِنَّكُمْ قَلْتُمْ كَلَونَ يَمْنَعُنِي كَذَا وَكَذَا أَنْ أَنْهَاكُمْ مَنْ أَخْبَرُ مِنْكُمْ وَ إِنَّكُمْ قَلْتُمْ كَلَمْ تَعُمْ مَنَ اللهُ وَشَاءَ مُحَمَّدَ، وَلَكِنْ قُولُوا: مَا شَاءَ اللهُ وَشَاءَ مُحَمَّد، وَلَكِنْ قُولُوا: مَا شَاءَ اللهُ وَشَاءَ مُحَمِّد، وَلَكِنْ قُولُوا: مَا شَاءَ اللهُ وَشَاءَ مُحَمَّد، وَلَكِنْ قُولُوا: مَا شَاءَ اللهُ وَالْمُنْ الْمُعَالَا أَنْ الْمُعَلِيْ وَلَا الْمُعُولُونَ الْمُعَلِقَا أَنْ الْمُعَلِقَا أَنْ الْمُولُولُوا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ

التراجمُ: الطفيلُ هو: الطفيلُ بنُ عبدِ اللهِ بنِ الحارِثِ بنِ سخبرةَ الأزديُّ صحابيٌّ رضى اللهُ عنه، وليسَ لَهُ إلاَّ هذا الحديثُ.

على نفر: النفرُ: رهطُ الإنسانِ وعشيرتُهُ اسمُ جمعٍ يقعُ على الرجال خاصةً.

لأنتُمُ القومُ: أي: نِعْمَ القومُ أَنْتُمْ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه برقم (۲۱۱۸) وأحمد (۳۹۳/۵).

لولا أنكم تَقُولُون عزيرٌ ابنُ اللهِ: أي: لولا ما أنتُمْ عليه مِنَ الشركِ بنسبةِ الولدِ إلى اللهِ؛ وهذا لأنَّ عزيراً كانَ يحفظُ التوراةَ عَنْ ظهرِ قلبٍ، فقالوا فِيهِ هذه المقالةَ وقيل لأنه نبي.

تقولونَ مَا شَاءَ اللهُ وشاء محمدٌ: عارضوه بذكرِ شيءٍ مِمَّا في بعضِ المسلِمين مِنَ الشركِ الأصغرِ.

تقولون المسيخ: أي: عيسى ابنُ مريمَ عليه السلامُ.

ابنُ الله: فتشركونَ باللهِ بنسبةِ الولدِ إليه. وإنما قَالُوا هذا في عيسى؛ لأنَّه من أُمِّ بلا أب.

حَمِدَ اللهَ وَأَثْنَى عليه: الحمدُ هو: الثناءُ على الجميلِ الاختيارِيِّ. منَ الإِنعامِ وغيرِهِ، والثناءُ هو: تكرارُ المحامِدِ.

كَانَ يمنعني كذا وكذا: هو الحياءُ كَمَا في الروايةِ الأخرىٰ؛ لأنَّهُ حينذاكَ لم يؤمَرْ بإنكارهَا.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ الطفيلُ ـ رضي اللهُ عنه ـ أنَّه رأى في منامِهِ أنه مرَّ على جماعةٍ مِنْ أهلِ الملَّتين، فأنكرَ عليهم ما هُمْ عليه مِن الشركِ باللهِ بنسبةِ الولدِ إليه ـ تعالَى اللهُ عن ذلِكَ ـ فعارضُوه بذكرِ ما عليه بعضُ المسلمين مِنَ الشركِ الأصغرِ الواردِ في بعضِ ألفاظِهِم، وعندما أصبحَ قصَّ هذه الرؤيا على النبيِّ عَلَيْهُ فأعلنها الرسولُ عَلَيْهُ وأنكرَ على الناسِ التكلُّم بهذه الكلمةِ الشركيةِ، وأمرَهُم أنَّ يتلقَّظُوا باللفظِ الخالِصِ مِنَ الشركِ.

مناسبة الحديثِ للبابِ: أنَّه أفادَ أنَّ التلفظ بـ (ما شاءَ اللهُ وشاءَ محمدٌ) وما أشبَهَهَا مِنَ الألفاظِ شركٌ أصغرُ كَمَا سَبَقَ.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ الاعتناءُ بالرؤيا وأنها سببٌ لتشريعِ بعضِ الأحكامِ وقتَ حياةِ
   الرسول ﷺ.
  - ٢ \_ أنَّ قولَ: (ما شاءَ اللهُ وشاءَ فلانٌ) وما أشبه ذلك شركٌ أصغر.
- ٣ معرفة اليهود والنصارى بالشرك الأصغر، مَعَ مَا هُمْ عليه مِنَ الشركِ
   الأكبر من أجل الطعن بالمسلمين.
  - ٤ تقديمُ حمدِ اللهِ والثناءِ عليهِ في الخطب، وقولِ: أمَّا بعدُ، فِيهَا.
- ٥ ـ استحبابُ قصرِ المشيئةِ على اللهِ، وإنْ كَانَ يجوزُ أَنْ يقولَ: ما شاءَ اللهُ ثُمَّ شاءَ فلانٌ.

\* \* \*

## بَابُ مَنْ سَبَّ الدَّهْرَ فَقَدْ آذَى اللهَ

وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَقَالُواْ مَا هِىَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَآ إِلَّا ٱلدَّهْرُ ۚ ﴾ الآيةَ .

تمامُ الآيةِ: ﴿ وَمَا لَمُهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ ۖ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ١٤٠ ﴾ [الجاثية: ٢٤].

مناسبة الباب لكتاب التوحيد: أنَّ سَبَّ الدهرِ يتضمنُ الشركَ؛ لأنَّ سابَّ الدهرِ إذا اعتقدَ أنَّه فاعِلٌ مَعَ اللهِ فهو مشركٌ.

آذى الله : حيثُ وصفَهُ بصفاتِ النقص.

وقالوا: أي: منكرو البعثِ.

ما هِيَ: أي: الحياةُ.

إلا حياتُنا الدُّنيا: أي: الَّتي في الدُّنيا وليسَ هناكَ حياةٌ أخرويةٌ.

نموتُ ونحيًا: أي؛ يموتُ بعضٌ ويحيّا بعضٌ بأن يُولَدُوا.

وما يُهْلِكُنا إلا الدهرُ: أي: مرورُ الزمانِ.

وما لَهُمْ بِذَلِكَ: أي: القولِ.

من علم: أي: لا دليلَ لهم عليه وإنَّما قَالُوه بناءً على التقليدِ والإِنكارِ لِمَا لَمْ يحسُّوا به ولم يُحِيطُوا بعلمِهِ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يخبرُ تعالى عَنِ الدهريةِ مِنَ الكفارِ وَمَنْ وافقَهُمْ مِنْ مشركي العربِ في إنكارِ البعثِ أنَّهم يَقُولُون: ليسَ هناكَ حياةٌ

غيرِ حياتِنَا الحاضرةِ، لا حياة سواها يموتُ بعضُنَا ويولَدُ البعضُ الآخرُ، وليسَ هناك سببٌ لموتِنَا سوى مرورِ الزمنِ وتكررِ الليلِ والنهار، فردَّ اللهُ عليهم بأنَّهم ليسَ لهم حجةٌ على هذا الإنكار إلاَّ مجردَ الظنِّ والظنُّ ليسَ بحجةٍ. والمفروضُ فِيمَنْ نَفَى شيئاً أن يقيمَ البرهانَ على نفيهِ، كما أنَّ مَنْ أثبتَ شيئاً فإنَّه يقيمُ الدليلَ على إثباتِهِ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّ مَنْ سَبَّ الدهرَ فقدْ شَارِكَ هؤلاءِ الدهريةَ في سَبِّه وإنْ لَمْ يشارِكُهُمْ في الاعتقادِ.

ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ \_ إثباتُ البعثِ والردُّ على مَنْ أنكرَهُ.

٢ \_ ذَمُّ مَنْ ينسبُ الحوادِثَ إلى الدهر.

٣ \_ أنَّ مَنْ نفي شيئاً فهو مطالبٌ بالدليل على نفيه كالمثبتِ .

٤ \_ أنَّ الظنَّ لا يعتمدُ عليه في الاستدلالِ في العقائِدِ.

وَفِي الصَّحِيحِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً - رضي اللهُ عنه - عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ : «قَالَ اللهُ تَعَالَى : يُؤْذِيني ابْنُ آدَمَ، يَسُبُّ الدَّهْر، وأَنَا الدَّهْرُ ؛ أَقَلِّبُ اللهُ هُوَ اللهُ ال

في الصحيح: أي: صحيح البخاريّ.

يُؤْذِيني: يَتَنَقَّصُٰنِي.

يسبُّ الدهرَ: أي: يذمُّه ويلومُه عندَ المصائِبِ التي تنزلُ.

وأنا الدهرُ: أي: صاحبُ الدهرِ ومدبرُ الأمورِ التي يَنْسِبُونَهَا إلى الدَّهرِ.

أقلبُ الليلَ والنهارَ: بالمعاقبةِ بينهما وما يَجْرِي فيهما مِنْ خيرٍ وشرِّ.

وفي رواية: أي: لمسلمٍ وغيرِهِ.

فإنَّ الله هو الدهرُ: أي: هو الذي يُجْرِي فيه ما أرادَهُ مِنْ خيرٍ وشرِّ. المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يروي الرسولُ ﷺ عن ربِّه عزَّ وجلَّ: أنَّ الذي يسبَّ الدهرَ عندَ نزولِ المصائِبِ والمكارِهِ إِنَّما يسبُّ اللهَ ـ تَعَالى ـ ويؤذِيه بالتنقُصِ؛ لأنَّه سبحانهُ هو الذي يُجْرِي هذه الأفعالَ وحدَهُ؛ والدهرُ إِنَّما هو خلقٌ مسخرٌ، وزمنٌ تَجْرِي فيه الحوادثُ بأمرِ اللهِ تعالى. مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه أنَّ مَنْ سبَّ الدهرَ فقد آذى اللهَ أي:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٤٨٢٦) ومسلم برقم (٢٢٤٦).

= ٣٤٢ = تنقَّصَهُ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ \_ تحريم سبِّ الدهرِ.

٢ \_ وجوبُ الإِيمانِ بالقضاءِ والقدرِ.

٣ \_ أنَّ الدهرَ خلقٌ مسخرٌ".

٤ \_ أَنَّ الخلقَ قد يُؤذُونَ اللهَ بالتنقُصِ ولا يَضُرُّونَهُ.

# بَابُ التَّسَمِّي بِقَاضِي القُضَاةِ وَنَحْوِهِ

فِي الصَّحِيحِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ - رَضِي اللهُ عنه - عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ قَالَ: «إِنَّ الشَّهُ»، قَالَ أَخْنَعَ اسْمٍ عِنْدَ اللهِ رَجُلٌ تَسَمَّى مَلِكَ الأَمْلاَكِ، لاَ مالِكَ إلاَّ اللهُ»، قَالَ سُفْيَانً: مِثْلُ: شاهَان شَاه. وَفي رِوَايَةٍ: «أَغْيَظُ رَجُلٍ عَلَى اللهِ يوم القيامةِ وأَخْبَتُهُ» (١).

قَوْلُهُ: أَخْنَعُ: يَعْنِي: أُوضَعُ.

مناسبةُ هذا البابِ لكتابِ التوحيدِ: بيانُ أنَّ التسمِّي باسمٍ فِيهِ مشاركةٌ للهِ فِي التعظيم شركٌ في الربوبيةِ.

التراجمُ: سفياًنُ هو: سفيانُ بنُ عيينةَ بنِ ميمونِ الهلاليُّ، ثقةٌ حافظٌ فقيهٌ، وُلِدَ بالكوفةِ سنةَ ١٩٧هـ وسكنَ مكةَ وماتَ فيها سنةَ ١٩٨هـ رحمه اللهُ.

ونحوه: أي نحو قاضِي القضاةِ مثل: حاكِمِ الحكامِ، وسلطانِ السلاطِين، وسيدِ السادَاتِ.

في الصحيح: أي: في الصحيحين.

يُسَمَّى: مبنَيٌّ للمجهولِ أي: يُدْعَى بذلِكَ وَيرْضَى بِهِ وفي بعضِ الرواياتِ: تسمّى بالتاءِ أي: سَمَّى نَفْسَهُ بذلِكَ.

الأملاكُ: جَمْعُ مَلِكِ بكسرِ اللامِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٦٢٠٥، ٢٠٠٦)، ومسلم برقم (٢١٤٣).

لا مالِكَ إلاَّ اللهُ: هذا ردُّ على مَنْ فَعَل ذَلكَ بأنَّه وضعَ نفَسَهُ شريكاً للهِ فِيمَا هُوَ مِنْ خصائِصِهِ .

شَاهَان شَاهِ: هو عبارةٌ عندَ العجمِ عَنْ ملكِ الأملاكِ، وهذا تمثيلٌ لا حصرَ.

وفي رواية: أي: لمسلم في صحيحِهِ.

أَغيظُ رجلٍ: الغيظُ: مثلُ الغضبِ والبغضِ، أي: أنَّه يكونُ بغيضاً إلى الله .

وأَخبِئُهُ: أي: أبطَلَهُ، أي: يكونَ خبيثاً عندَ اللهِ مغضوباً عليه.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ عَلَيْ أَنَّ أُوضِعَ الناسِ عندَ اللهِ عزَّ وجلَّ مَنْ تسمَّى باسمٍ يحملُ معنى العظمةِ والكبرياءِ الَّتي لا تليقُ إلاَّ باللهِ، كملكِ الملوكِ؛ لأنَّ هذا فِيهِ مضاهاةٌ للهِ، وصاحبُهُ يدَّعِي لنفسِهِ أو يُدَّعَى لَهُ أَنه نَدُّ للهِ؛ فلذلِكَ صارَ المتسمِّى بهذا الاسمِ مِنْ أبغضِ الناسِ إلى اللهِ وأخبثِهِم عنده.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنه يدلُّ على تحريم التسمِّي بقاضِي القضاةِ ونحوِهِ قِياساً على تحريمِ التسمِّي بملِكِ الملوكِ الواردِ ذمُّه والتحذيرُ منه.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ \_ تحريمُ التسمِّي بقاضِي القضاةِ ونحوِهِ .

٢ \_ وجوب احترام أسماء الله تعالى.

٣ - الحثُ على التواضع واختيار الأسماء المناسبة للمخلوق والألقاب المطابقة له .

## بَابُ احْتِرَامِ أسماءِ الله تَعَالَى وتَغْيِيرِ الْاسْمِ لأَجْلِ ذَلِكَ

مناسبةُ هذا البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّ احترامَ أسماءِ اللهِ تعالى وتغييرَ الاسمِ مِنْ أجلِ ذلِكَ مِنْ تحقيقِ التوحيدِ.

التراجمُ: أبو شريح اسمُهُ: هانيءُ بنُ يزيدِ الكنديُّ، صحابيُّ نزلَ الكوفةَ وتُوِّفِي بالمدينةِ سنةَ ٦٨هـرضي الله عنه.

احترام أسماء الله: أي: تعظيمِهَا، واحترمَهُ: رَعَى حرمَتَهُ وهابَهُ. تغييرِ الاسم: أي: تحويلِهِ وتبديلِهِ وجعلِ غيرِهِ مكانَهُ. من أجلِ ذلِكَ أي: لأجل احترام أسماءِ اللهِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود برقم (٤٩٥٥)، والبيهقي (١١/ ١٤٥) والحاكم في المستدرك (٢/ ٢٧٩).

يُكنى: الكنيةُ ما صُدِّرَ بأبِ أو أُمَّ.

الحكمُ: مِنْ أَسماءِ اللهِ تعالَى ومعناه: الحاكمُ الذي إِذَا حَكَمَ لا يردُّ وَكُمُهُ.

وإليه الحُكْمُ: أي: الفصلُ بينَ العبادِ في الدنيا والآخرةِ.

إنَّ قومِي . . . إلخ: أي: أَنَا لَمْ أُكَنِّ نفسِي بهذه الكنيةِ وإنما كَنَانِي بها قومِي .

ما أحسنَ هذا: أي: الإصلاحُ بينَ الناسِ والحكمُ بينَهُم بالإنصافِ وتحرِّي العدلِ.

فَأَنْتَ أَبُو شُرَيْحٍ: كَنَّاه بِالأَكْبِرِ رَعَايَةً؛ لأَنَّه أُولَى بِذَلِكَ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: استنكرَ النبيُّ عَلَيْ على هذا الصحابيِّ تكنِّيه بأبي الحكم؛ لأنَّ الحكم من أسماءِ اللهِ، وأسماءُ اللهِ يجبُ احترامُها؛ فبيَّن لَهُ الصحابيُّ سببَ هذه التكنية، وأنه كانَ يصلحُ بينَ قومِهِ ويحلُّ مشاكِلَهم بما يُرْضي المتنازعين، فاستحسنَ النبيُّ عَلَيْهُ هذا العملَ دُونَ التكنيةِ، ولذلك غَيَّرها فكنَّاهُ بأكبر أولادِهِ.

مناسبة الحديثِ للبابِ: أنَّه يدُلُّ على المنعِ مِنْ إهانةِ أسماءِ اللهِ بالتسمِّي بأسمائِهِ تعالى المختصَّةِ بِهِ والتكنِّي بذلِكَ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ فيه تحريمُ امتهانِ أسماءِ اللهِ تعالى والمنعُ مِمَّا يُوهِمُ عدمِ احترامِهَا
 كالتِكنِّي بأبي الحكم ونحوه .

٢ \_ أنَّ الحكمَ مِنْ أسماءَ اللهِ تعالى .

٣ جوازُ الصلحِ والتحاكُمِ إلى من يصلحُ للقضاءِ وإنْ لَمْ يَكُنْ قاضياً وأنَّه يلزمُ حكمه.

- ٤ أنه يكنَّى الرجلُ بأكبرِ بنِيهِ.
  - ٥ \_ مشروعيةُ تقديمِ الكبيرِ .
- ٦ \_ مشروعية تغيير الاسم غير المناسب إلى اسم مناسب.

\* \* \*

## بَابُ مَنْ هَزَلَ بِشَيءِ فِيهِ ذِكْرُ اللهِ أَو الْقُرآنِ أَوِ الرَّسُولِ

وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَلَإِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنَّا فَخُوثُ وَنَلْعَبُ ﴾ الآية .

تمامُ الآيةِ: ﴿ قُلَ أَبِاللَّهِ وَءَاينَنِهِ ، وَرَسُولِهِ ، كُنْتُمْ تَسْتَهْزِءُونَ ۞﴾ [التوبة: ٦٥].

مناسبةُ هذا البابِ لكتابِ التوحيدِ: بيانُ حكمِ من هزلَ بشيءٍ فِيهِ ذكرُ اللهِ أو القرآنِ أو الرسولِ ﷺ وأنه كفرٌ منافٍ للتوحيدِ.

بابُ من هَزَلَ . . . إلخ: أي: بابَ بيانِ حُكْم مَنْ فَعَلَ ذلك .

هَزَلَ: الهزلُ: المزاحُ ضِدُّ الجدِّ.

ولَتِن: اللامُ لامُ القسم.

سألتَهُمْ: الخطابُ للنبيِّ ﷺ: أي سألتَ هؤلاءِ المنافقين عن استهزائِهم بكَ وبالقرآنِ.

ليَقُولُنَّ: معتذِرين.

نخوضُ ونلعبُ : ولم نقصدِ الاستهزاءَ والتكذيبَ، وإنَّما قَصَدْناً الخوضَ في الحديثِ واللعبِ .

قل أَباللهِ وآياتِهِ ورَسولِهِ: أي: قُلْ لَهُمْ ـ توبيخاً لَهُمْ على استهزائِهِم والخطابُ للنبيِّ ﷺ إنَّ عذركُم هذا لَنْ يُغْنِي عنكم مِنَ اللهِ

شيئاً.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يقولُ اللهُ تعالَى لنبيه ﷺ: ولئِنْ سألتَ هؤلاءِ المنافِقِين الذين تكلَّمُوا بكلمةِ الكفرِ استهزاءً، فإنهم سيعتَذِرُونَ بأنهُم لم يقصُدُوا الاستهزاءَ والتكذيب، وإنما قصَدُوا الخوضَ في الحديثِ، فأخبرَهُم أنَّ عذرَهُمْ هذا لا يُغْنِى عَنْهُم مِنَ اللهِ شيئاً.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّهَا تدلُّ مَعَ ما بَعْدَهَا على كفرِ مَنْ هَزَلَ بشيءٍ فِيهِ ذكرُ اللهِ أو الرسولِ ﷺ أو القرآنِ .

### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- انَّ الاستهزاء بالله وآياتِه ورسولِه كفرٌ يُنَافِي التوحيد .
- ٢ أَنَّ مَنْ فَعَلَ الكفرَ وادعى أنه لم يعلمْ أنَّه كُفرٌ لا يُعْذَرُ بذلك .
  - ٣ ـ وجوبُ تعظيم ذكرِ اللهِ وكتابِهِ ورسولِهِ ﷺ.
  - ٤ أَنَّ مِن تَلْفَّظ بِكُلام الْكَفْرِ ، كَفَرَ وَلُو لَمْ يَعْتَقَدْ مَا قَالَ بِقَلْبِهِ .

\* \* \*

عَنِ ابنِ عُمَرَ وَمُحَمَّدِ بْنِ كَعْبِ وَزَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ وَقَتَادَةَ، دَخَلَ حَدِيثُ بَعْضِهمْ فِي بعْضِ: «أَنَّه قَالَ رَجُلٌ فِي غَزْوَةِ تَبُوكَ: مَا رَأَيْنَا مِثْلَ قُرَّاتَنَا هَؤُلاءِ أَرْغَبَ بُطُوناً، وَلا أَكْذَبَ أَلْسُناً، وَلاَ أَجْبَنَ عَنْدَ اللَّقَاءِ \_ يَعْنِي: رَسُولَ الله ﷺ وأَصْحَابَهُ الْقُرَّاءَ \_ فَقَالَ لَهُ عَوْفُ بْنُ مَالِكٍ: كَذَبْتَ، وَلَكِنَّكَ مُنَافِقٌ؛ لأُخْبِرَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ، فَذَهَبَ عَوْفٌ إِلَى رَسُولِ الله ﷺ لِيُخْبِرَهُ، فَوَجَدَ الْقُرآنَ قَدْ سَبَقَهُ، فَجَاءَ ذَلِكَ الرَّجُلُ إِلَى رَسُولِ الله ﷺ وَقَدِ ارْتَحَلَ وَرَكِبَ نَاقَتَهُ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ، إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ ونتَحَدَّثُ حَدِيثَ الرَّكْبِ نُقَطِّعُ بِهِ عَنَّا الطَّرِيقَ». قَالَ ابْنُ عُمَرَ: «كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَيْهِ مُتَعَلِّقاً بِنِسْعَةِ نَاقَةِ رَسُولِ الله ﷺ وإنَّ الحِجَارَةَ تَنْكُبُ رَجْلَيْهِ، وَهُوَ يَقُولُ: إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلَعَبُ، فَيُقُولُ لَهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿ أَبِٱللَّهِ وَءَايَنِهِ ، وَرَسُولِهِ ، كُنتُمْ تَسْتَهْ زِءُونَ إِنَّ لَا تَعْلَذِرُوا قَدْ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَانِكُو ﴾. [التوبة: ٦٥ ـ ٦٦]. وما يلتفِتُ إليه، وما يزيدُهُ عَلَيْهِ.

التراجِمُ:

١ \_ ابنُ عمرَ هو: عبدُ اللهِ بنُ عمرَ بن الخطابِ رضي اللهُ عنهما.

٢ محمدُ بنُ كعبِ هو: محمدُ بنُ كعبِ بنِ سُليمِ القرظيُّ المدنيُّ وهو
 ثقةٌ عالمٌ، ماتُ سنة ١٢٠هـ رحمه الله .

٣ ـ زيدُ بنُ أسلمَ هو؛ مولىٰ عمرَ بنِ الخطابِ ـ رضي اللهُ عنه ـ وهو ثقةٌ
 مشهورٌ مات سَنَة ١٣٦ هـ رحمه اللهُ.

- ٤ ـ قتادة هو: قتادة بن دعامة السدوسي مفسر حافظ مات سنة ١١٧ هـ تقريباً \_ رحمه الله ـ ...
- عوف بنُ مالكِ هو: عوف بنُ مالك الأشجعيُّ أولُ مشاهِدِهِ خيبرُ،
   وَرَوَى عنه جماعةٌ مِنَ التابعين تُوفِّي سنة ٧٣هـ رضي اللهُ عنه.

دَخَلَ حديثُ بعضِهِم في بعضٍ: أي: أنَّ الحديثَ مجموعٌ من رواياتِهِم.

ُقُرائِنا: القراءُ: جمعُ قارئ، وهُمْ عندَ السلفِ: الذين يقرؤون القرآنَ وَيَعْرِفُون معانِيه.

أرغبَ بُطُوناً: أي: أوسعَ بطوناً يَصِفُونَهُم بسعةِ البطونِ وكثرةِ الأكل.

عندَ اللقاءِ: يعنى: لقاءَ العدوِّ.

فوجدَ القرآنَ قَدْ سَبِقَهُ: أي: جاءَ الوحيُ مِنَ اللهِ بِمَا قَالُوه قَبْلَ وُصُولِهِ إلى الرسولِ ﷺ.

إنما كُنَّا نخوضُ. . . إلخ: أي: نتبادلُ الحديثَ ولم نقصدْ حقيقةَ الاستهزاءِ.

نسعة: النسعةُ: سيرٌ مضفورٌ عريضٌ تُشدُّ بِهِ الرحالُ.

المعنى الإجماليُّ للأثرِ: يصفُ هؤلاءِ الرواةُ ما حصلَ مِنَ المنافقين مِنَ الوقيعةِ برسولِ اللهِ ﷺ وأصحابِهِ والسخريةِ بهم؛ وذلِكَ لِمَا تنظوي عليه قلوبُ هؤلاءِ المنافقين مِنَ الكفرِ والحقدِ، وقد أظهرَ اللهُ ذلك على ألسنَتِهِم فقالوا ما قالوا، فأنكرَ عليهم مَنْ حَضَرَهُم مِنَ ذلك على ألسنَتِهِم فقالوا ما قالوا، فأنكرَ عليهم مَنْ حَضَرَهُم مِنَ المؤمنين الصادِقِين؛ غيرةً للهِ ولدينِه، ثم ذهبَ ليرفَعَ أمرَهُم إلى الرسولِ المؤمنين الذي يعلمُ السرَّ وأخفىٰ قَدْ سَمِعَ مقالتَهُم وأخبرَ بها رسولَهُ النَّيُ ولكنَّ الذي يعلمُ السرَّ وأخفىٰ قَدْ سَمِعَ مقالتَهُم وأخبرَ بها رسولَهُ اللهِ ولكنَّ الذي يعلمُ السرَّ وأخفىٰ قَدْ سَمِعَ مقالتَهُم وأخبرَ بها رسولَهُ

قبلَ وصولِ ذَلِكَ المؤمن، وحكم عليهم سبحانه بالكفرِ وعدمِ قبولِ اعتذارِهِم، ثم جاءَ أحدُ هؤلاءِ المنافقين معتذراً إلى الرسولِ عَلَيْ فرفضَ النبيُ عَلَيْ قبولَ اعتذارِهِ؛ لأمرِ اللهِ لَهُ بذلِكَ. فلم يَزِدْ فِي ردِّه عليه على ما قَالَهُ اللهُ سبحانة وتَعالى في حقِّهِمْ مِنَ التوبيخ والتقريع.

مناسبةُ الأثر للبابُ: أنَّ فيه بياناً وتفسيراً للآيةِ الكريمة.

ما يُستفادُ مِنَ الأثرِ:

١ - بيانُ ما تنطوي عليه نفوسُ المنافِقِين مِنَ العداوةِ شهِ ورسولِهِ
 والمؤمنين.

٢ \_ أنَّ من استهزأَ باللهِ وآياتِهِ ورسولِهِ فهو كافرٌ وإنْ كَانَ مازحاً.

٣ ـ أنَّ ذكرَ أفعالِ الفساقِ لولاةِ الأمورِ؛ ليردَّعُوهُم ليسَ مِنَ الغيبةِ والنميمةِ، بَلْ هُوَ مِنَ النصيحةِ للهِ ولرسولِهِ ولأثمةِ المسلمين وعامتِهم.

٤ ـ الغلظة على أعداء الله ورسوله.

٥ \_ أنَّ مِنَ الأعذارِ ما لا ينبغي قَبُولُه.

٦ الخوف مِنَ النفاقِ؛ فإنَّ اللهَ سبحانه أثبتَ لهؤلاءِ إيماناً قَبْلَ أَنْ
 يقولوا ما قَالُوه.

٧ أنَّ الاستهزاء بالله أو بالرسولِ أو بالقرآنِ ناقضٌ مِن نواقِضِ الإسلام
 ولولَمْ يعتقدْ ذَلِكَ بقلبِهِ .

\* \* \*

## بَابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى

﴿ وَلَبِنَ أَذَقَنَاهُ رَحْمَةً مِّنَا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتْهُ لَيَقُولَنَ هَلَا لِي ﴾ [نصلت: ٥٠].

قَالَ مُجَاهِدٌ: «هَذَا بِعَمَلِي وَأَنَا مَحْقُوقٌ بِهِ».

وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسِ: «يُريدُ مِنْ عِنْدِي».

وقوله: ﴿ قَالَ إِنَّمَآ أُوبِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ عِندِيٌّ ﴾ [القصص: ٧٨].

قَالَ قَتَادَةُ: «عَلَى عِلْمِ مِنِّي بِوُجُوهِ الْمَكَاسِبِ».

وَقَالَ آخَرُونَ: «عَلَى عِلْمٍ مِنَ اللهِ أَنِّي لَهُ أَهْلٌ ».

وَهَذَا مَعْنَى قَوْلِ مُجَاهِدٍ: «أُوتِيتُهُ عَلَى شَرَفٍ».

تمامُ الآية : ﴿ وَمَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَابِمَةً وَلَيِن تُجِعْتُ إِلَى رَبِّىَ إِنَّ لِي عِندَهُ لَلْحُسْنَى فَلَنُنِيَّ ثَنَّ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴿ إِمَا عَمِلُواْ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد: بيانُ أنَّ زعمَ الإنسانِ استحقاقِهِ ما حَصَلَ لَهُ مِنَ النعم بعدَ الضراءِ منافٍ لكمالِ التوحيدِ.

ولئن: اللامُ: لامُ قسم.

أذقناهُ: آتيناهُ.

رحمةً: غنى وصحةً.

ضراءَ: شدةً وبلاءً.

**قائمةً**: أي: تقومُ.

ولئن رُجعتُ إلى ربِّي: أي: ولئن قامتِ الساعةُ ـ على سبيلِ الافتراضِ ـ ورجعتُ إلى ربِّي.

إِنَّ لِي عنده للحُسنىٰ: أي يكونَ لي عندَ اللهِ في الآخرةِ الحالةُ الحسنىٰ مِنَ الكرامةِ؛ وذلِكَ لاعتقادِهِ أنَّ ما أصابَهُ مِنْ نعمِ الدنيا فهو لاستحقاقِهِ إيَّاه وليسَ للهِ فيه فضلٌ.

فَلْنُنَبِّئُنَّ الذين كَفْرُوا: فَلْنُخْبِرَنَّهُم .

بما عملوا: أي: بحقيقةِ أعمالِهِم، عكسَ ما اعتقَدُوه مِنْ حسنِ مُنْقَلَبِهِم.

غليظ: أي شديدٍ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يخبرُ تعالى أنَّ الإنسانَ في حالِ الضرِّ يضرعُ إلى اللهِ، وينيبُ إليه ويدعُوه، وأنَّه في حالِ اليسرِ والسعةِ يتغيرُ حالهُ، فينكرُ نعمة اللهِ عليه، ويعرضُ عن شكرِهَا؛ لزعْمِهِ أنَّه إنَّما حصلتْ لَهُ هذه النعمةُ بكدِّه وكسبِهِ وحولِهِ وقوتِهِ، وأعظمُ مِنْ ذلِكَ أنه ينفي قيامَ الساعةِ وزوالَ الدنيا، ويقولُ: إنْ قُدِّرَ قيامُ الساعةِ فستستمرُ لِي هذه الحالةُ الحسنةُ، لأنني أستحِقُها. ثم يعقبُ سبحانه على ذَلِكَ بأنَّه لابُدَّ أن يوقفَ هذا وأمثالَهُ مِنَ الكافرين على حقيقةِ أعمالِهِم الشنيعةِ ويُجَازيهم عليها بأشدِّ العقوبة.

### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ \_ وجوبُ شكرِ نعمةِ اللهِ والاعترافِ بأنَّها منه وحدَهُ.

٢ \_ تحريمُ العجبِ والاغترارِ بالحولِ والقوةِ.

٣ \_ وجوب الإيمان بقيام الساعة .

٤ \_ وجوبُ الخوفِ مِنْ عَذابِ اللهِ في الآخرةِ.

٥ \_ وعيدُ مَنْ كَفَرَ بنعمةِ اللهِ .

\* \* \*

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً \_ رضي اللهُ عنه \_ أنه سَمِعَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ يَقُول : ﴿ إِنَّ ثَلَاثَةً مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ : أَبْرُصَ وأَقْرَعَ وَأَعْمَى ، فَأَرَادَ اللهُ أَنْ يَبْتَلِيَهُمْ : فَبَعَثَ إِلَيْهِمْ مَلَكاً : فَأَتَى الأَبْرُصَ ، فَقَالَ : أَيُّ شيءٍ أَنْ يَبْتَلِيَهُمْ : فَبَعَثَ إِلَيْهِمْ مَلَكاً : فَأَتَى الأَبْرُصَ ، فَقَالَ : أَيُّ شيءٍ أَحبُ إِلَيْك؟ قَالَ : لَوْنٌ حَسَنٌ ، وجِلْدٌ حَسَنٌ ، ويَذْهَبُ عَنِي الَّذِي الَّذِي النَّاسُ بِهِ . قَالَ : فَمَسَحَهُ ، فَذَهَبَ عَنهُ قَذَرُهُ ، فَأَعْطِي لَوْناً حَسَناً وَجِلْداً حَسَناً ، قَالَ : فَأَيُّ المَالِ أَحَبُ إِلَيْك؟ قَالَ : الإبلُ لَوْناً حَسَناً وَجِلْداً حَسَناً ، قَالَ : فَأَيُّ المَالِ أَحَبُ إِلَيْك؟ قَالَ : الإبلُ لَوْناً حَسَناً وَجِلْداً حَسَناً ، قَالَ : فَأَيُّ المَالِ أَحَبُ إِلَيْك؟ قَالَ : الإبلُ لَوْناً حَسَناً وَجِلْداً حَسَناً ، قَالَ : فَأَيُّ المَالِ أَحَبُ إِلَيْك؟ قَالَ : الإبلُ لَوْناً حَسَناً وَجِلْداً حَسَناً ، قَالَ : فَأَيُّ المَالِ أَحَبُ إِلَيْك؟ قَالَ : الإبلُ لَوْناً حَسَناً وَجِلْداً حَسَناً ، قَالَ : فَأَيْ المَالِ أَحَبُ إِلَيْك؟ قَالَ : الإبلُ لَكَ اللهُ لَكَ اللهُ لَكَ اللهُ لَكَ وَقَالَ : بَارَكَ اللهُ لَكَ فَقَالً . فَالًا . فَيْهَا .

قَالَ: فَأَتَى الأَقْرَعَ، فَقَالَ: أَيُّ شيءٍ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: شَعْرٌ حَسَنٌ، ويَذْهَبُ عَنِي النَّاسُ بِهِ، فَمَسَحَهُ، فَذَهَبَ عَنهُ، وَأَعْطِيَ شعْراً حَسَناً، فَقَالَ: أَيُّ الْمَالُ أَحبُ إِلَيْكَ؟ قَالَ: البُقَرَ أَو الإبِلُ، فَأَعْطِي بِقَرَةً حَامِلاً، قَالَ: بَارَكَ اللهُ لِكَ فِيهَا.

فَأَتَى الأَعْمَىٰ: فَقَالَ: أَيُّ شَيءٍ أَحبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: أَنْ يَرُدَّ اللهُ إِلَيْكِ عَالَ: أَنْ يَرُدَّ اللهُ إِلَيْهِ بَصَرَهُ، قَالَ: إِلَيَّ بَصِرَي فَأْبُصِرَ بِهِ النَّاسَ. فَمسَحَهُ، فَرَدَّ اللهُ إِلَيْهِ بَصَرَهُ، قَالَ: فَأَيْ بَصِرَي فَأَعْطِي شَاةً وَالِداً، فَأَنْتَج فَأَيُّ الْمَالِ أَحبُ إِلَيْكَ؟ قَالَ: الْغَنَمُ. فَأَعْطِي شَاةً وَالِداً، فَأَنْتَج هَذَانِ وَوَلَّدَ هَذَا، فَكَانَ لِهَذَا وَادٍ مِنَ الإِبلِ، وَلِهَذَا وَادٍ مِنَ الْبَقَرِ، وَلِهَذَا وَادٍ مِنَ الْبَقرِ، وَلِهَذَا وَادٍ مِنَ الْبَقرِ، وَلِهَذَا وَادٍ مِنَ الْبَقرِ، وَلِهَذَا وَادٍ مِنَ الْبَقرِ، وَلِهَذَا وَادٍ مِنَ الْبَقرِ،

قَالَ: ثُمَّ إِنَّهَ أَتَى الأَبْرُصَ في صُورَتِهِ وَهَيْئَتِه، فَقَالَ: رَجُلٌ مِسْكِينٌ، قَدِ انْقَطَعَتْ بِي الحِبَالُ في سَفِري، فَلاَ بَلاَغَ لِي الْيَوْمَ إِلاْ

باللهِ ثُمَّ بِكَ، أَسْأَلُكَ بِالَّذِي أَعْطَاكَ اللَّوْنَ الْحَسَنَ وَالْجِلْدَ الْحَسَنَ وَالْجِلْدَ الْحَسَنَ وَالْجِلْدَ الْحَسَنَ وَالْجِلْدَ الْحَسَنَ وَالْجِلْدَ الْحَقُوقُ كَثِيرَةٌ. فَقَالَ لَهُ: كَأَنِّي أَعْرِفُكَ، أَلَمْ تَكُنْ أَبْرَصَ يَقْذَرُكَ النَّاسِ، فَقِيراً فأعْطَاكَ اللهُ عزَّ وَجلَّ الْمَالَ؟ فَقَالَ: إِنَّمَا وَرِثْتُ هَذَا الْمَالَ كَابِراً عَنْ كَابِرٍ. فَقَالَ: إِنَّمَا وَرِثْتُ هَذَا الْمَالَ كَابِراً عَنْ كَابِرٍ. فَقَالَ: إِنَّمَا وَرِثْتُ هَذَا الْمَالَ كَابِراً عَنْ كَابِرٍ. فَقَالَ: إِنْ كُنْتَ كَاذِباً فَصَيَّرَكَ اللهُ إلَى مَا كُنْتَ.

وَأَتَى الأَقْرَعَ فِي صُورَتِهِ، فَقَالَ لَهُ مِثْلَ مَا قَالَ لِهَذَا، وَرَدَّ عَلَيْهِ مِثْلُ مَا رَدَّ عَلَيْهِ هَذَا، فَقَالَ: إِنْ كُنْتَ كَاذَباً فَصَيَّرَكَ اللهُ إلى مَا كُنْتَ.

قَالَ: وَأَتَى الْأَعْمَى فِي صُورِتِهِ، فَقَالَ: رَجُلٌ مِسْكِينٌ وَابْنُ سَبِيلٍ قَدِ انْقَطَعَتْ بِيَ الْحِبَالُ فِي سَفرِي، فَلاَ بِلاَغَ لِي الْيَوْمَ إِلاَّ بِاللهِ سَبِيلٍ قَدِ انْقَطَعَتْ بِيَ الْحِبَالُ فِي سَفرِي، فَلاَ بِلاَغَ لِي الْيَوْمَ إِلاَّ بِاللهِ ثُمَّ بِكَ، أَسْأَلُكَ بِاللَّذِي رَدَّ عَلَيْكَ بَصَرَكَ شَاةً أَتَبَلَّغُ بِهَا فِي سَفَري. فَقَالَ: قَد كُنْتُ أَعْمَى فَرَدَّ اللهُ إليَّ بَصَري، فَخُذْ مَا شِئْتَ، وَدَعْ مَا شِئْتَ، وَدَعْ مَا شِئْتَ؛ فَوَاللهِ لاَ أَجْهَدُكَ بَشَيءٍ أَخذْتَهُ للهِ.

فَقَالَ: أَمْسِكْ مَالَكَ فَإِنَّمَا ابْتُلِيتُم: فَقَدْ رَضِيَ اللهُ عَنْكَ وَسَخِطَ عَلَى صَاحِبَيْك» (١) أَخْرَجَاهُ.

أبرص: الأبرصُ: مَنْ بِهِ داءُ البرصِ وهو: بياضٌ يظهرُ فِي ظاهِرٍ

أخرجاه: أي: البخاريُّ ومسلمٌ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري برقم (٣٤٦٤) ومسلم برقم (٢٩٦٤).

البدنِ لفسادِ المزاج.

وأقرع: هو: من به قرعٌ وهو: داءٌ يصيبُ الصبيانَ في رؤوسِهِم ثم ينتهي بزوالِ الشعرِ أو بعضِهِ ويطلقُ القرعُ أيضاً على الصلع.

وأعمىٰ: هو: من فَقَدَ بَصَرَهُ.

أن يبتليهم: أي: يختَبرَهُم بنعمَتِهِ.

قَذِرَني النَّاسُ: بكسرِ: الذَّالِ أي: كَرِهُوا مخالَطَتِي وعدُونِي مستقذراً من أُجلِهِ.

شكَّ إسحاقُ: هو ابنُ عبدِ اللهِ بنِ أبي طلحةَ راوِي الحديثِ.

عُشَرًاء: بضمّ العينِ، وفتحِ الشينِ والمدّ وهي: الناقةُ الحاملُ التي أتى على حملِهَا عشرةُ أشهر أو ثمانيةٌ.

والدا : أي: ذاتِ ولدٍ أو التي عُرِفَ منها كثرةُ الولَدِ والنتاج.

أنتجَ: أي: تولى صاحبُ الناقةِ وصاحب البقرةِ نتاجَهُمَا .

وولَّدَ: بتشديدِ اللام أي: تولَّى ولادَهَا.

وكان لهذا واد . . . ألخ : أي : كَانَ لكلِّ واحدٍ منهم ما يملأُ الوادِي مِنَ الإِبلِ والبقرِ والغنم .

انقطعت بي الحبال: أي: أسباب المعيشة.

أتبلغُ بِهِ: أي: أتوصَّلُ بِهِ إلى البلدِ الذي أُرِيدُهُ.

كابراً عن كابرٍ: أي: وَرِثْتُ هذا المالَ عن كبيرٍ وَرِثَهُ عن كبيرٍ آخر في الشرفِ.

صيَّركَ اللهُ إلى ما كنتَ: أي: ردَّكَ إلى حالِكَ الأولى برجوعِ العَاهَةِ إلى .

لا أجْهَدك: أي: لا أشقُّ عليك بردِّ شيءٍ تأخُذُه مِنْ مَالِي.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ عَلَيْ عَنْ هؤلاءِ الثلاثةِ الذين أُصيبَ كُلُّ منهمُ بعاهةٍ في الجسمِ وفقرِ من المالِ، ثُمَّ إنَّ اللهَ سبحانه أَرادَ أن يختبرَهُم، فأزال ما أصابَهُم مِنَ العاهات وأدرَّ عليهم الأموال، ثم أرسلَ إلى كلِّ واحدٍ منهم الملكَ بهيئتِهِ الأولى مِنَ: المرضِ والقرعِ والعمل والفقرِ يستجدِيه شيئاً يسيراً، وهنا تكشفتُ سرائِرُهُم وتجلَّتُ حقائِقُهُم، فالأعمى اعترفَ بنعمةِ اللهِ عليه ونسبَها إلى من أنعمَ عليه بها، فأدى حقَّ اللهِ فيها، فاستحقَّ الرضا مِنَ اللهِ، وكَفَر الآخران بنعمةِ اللهِ عليهما وجَحَدا فَضْلَهُ فاستحقَّ السخطَ بذلك.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه بيانَ حالِ مَنْ كَفَرَ النعمَ ومَنْ شَكَهَ َهَا.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ وجوبُ شكر النعمةِ في المالِ وأداءِ حقّ اللهِ فيه.
  - ٢ تحريم كفرِ النعمةِ ومنع حقِّ اللهِ في المالِ.
- ٣ جوازُ ذِكرِ حالِ مَنْ مضي مِنَ الأُمم؛ ليتعظّ بِهِ مَنْ سَمِعَهُ.
  - ٤ \_ أَنَّ اللهَ يختبرَ عبادَهُ بالنعم.
- ٥ ـ مشروعية قول: بالله ثُمَّ بِكَ، فيكون العطف بـ (ثم) لا بـ (الواو) في
   مثل هذا التعبير.

# بَابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى

﴿ فَلَمَّا ءَاتَنْهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكَاءَ فِيمَا ءَاتَنْهُمَأَ فَتَعَنَى ٱللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللَّهِ ﴾ [الأعراف: ١٩٠].

قَالُ ابْنُ حَزْم: «اتَّفَقُوا عَلَى تَحْرِيمِ كُلِّ اسْمٍ مُعَبَّدٍ لغيرِ اللهِ: كَعَبْدِ عَمْروٍ، وَعَبْدِ الْكَعْبَةِ، وَمَا أَشْبِه ذَّلِكَ، حَاشَا عَبْدَالْمُطَّلِب».

وَعَنَ ابْنِ عَبَّاسٍ في الآية ، قَالَ : «لمَّا تَغَشَّاهَا آدَمُ حَمَلَتْ ، فَآتَاهُمَا إِبْلِيسُ ، فَقَالَ : إِنِّي صَاحِبُكُمَا الَّذِي أَخْرَجْتُكُمَا مِنَ الْجَنَّةِ ، لَتُطِيعُنَّنِي أَوْ لأَجْعَلَنَّ لَهُ قَرْنَيْ أَيِّلٍ ، فَيَخْرُجُ مِنْ بَطْنِكِ فَيَشْفُهُ ، وَلأَفْعَلَنَّ ، وَلأَفْعَلَنَّ ، ويُخَوِّفُهُما - ؛ سَمِّيَاهُ عَبْدَ الْحَارِثِ ؛ فَأَبِيَا أَنْ يُطِيعَاهُ فَخَرَجَ مَيْتاً .

ثُمَّ حَمَلَتْ فَأَتَاهُمَا أَيضاً فقالَ مثلَ قولِهِ: فَأَبَيَا أَنْ يُطِيعَاهُ، فَخَرَجَ مَيِّتاً. ثُمَّ حَمَلَتْ فَأَتَاهُمَا فَذَكَرَ لَهُمَا فَأَدْرَكَهُمَا حُبُّ الْولَدِ، فَخَرَجَ مَيِّتاً. ثُمَّ حَمَلَتْ فَأَتَاهُمَا فَذَكَرَ لَهُمَا فَأَدْرَكَهُمَا حُبُّ الْولَدِ، فَخَرَجَ مَيِّتاً. ثُمُ كَاتَ فِيمَا فَسَمَّيَاهُ عَبْدَ الْحَارِثِ؛ فَذَلِكَ قَوْلُهُ: ﴿ جَعَلَا لَهُمُ شُركاً مَ فِيماً فَسَمَّيَاهُ عَبْدَ الْحَارِثِ؛ فَذَلِكَ قَوْلُهُ: ﴿ جَعَلَا لَهُمُ شُركاً مَ فِيماً عَاتِمُهُما اللهُ مُنْ أَبِي حَاتِم.

وَلَهُ بِسَنَدٍ صَحِيحٍ عَنْ قَتَاَّدَةَ قَالَ: «شُركَاءَ في طَاعَتِهِ وَلَمْ يَكُنْ فِي عِبَادَتِهِ».

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي برقم (٣٠٧٧) والحاكم (٢/ ٥٤٥) وصححه.

وَلَهُ بِسَنَدٍ صَحِيحٍ عَنْ مُجَاهِدٍ فِي قَوْلِهِ: ﴿ لَمِنْ ءَاتَيْتَنَا صَلِحًا ﴾ قَالَ: ﴿ لَمِنْ ءَاتَيْتَنَا صَلِحًا ﴾ قَالَ: ﴿ أَشْفَقَا أَنْ لاَ يَكُونَ إِنْسَاناً ». وَذَكَرَ مَعْنَاهُ عن الْحَسَنِ وَسَعِيدٍ وَغَيْرِهِمَا.

التراجم: ابنُ حزم هو: عالمُ الأندلسِ أبو محمدٍ عليُّ بنُ أحمدَ بنِ سعيد بنِ حزم القرطبيُّ الطّاهريُّ توفِّي سنة ٢٥٦هـ رحمه اللهُ.

مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد: بيانُ أنَّ تعبيدَ الأولادِ وغيرِهِم لغيرِ اللهِ في التسميةِ شركٌ فِي الطاعةِ وكفرٌ للنعمةِ.

آتاهُمَا: أي: أعطى آدمَ وحواءَ ما طلباه مِنَ الولدِ الصالحِ.

صالحاً: أي: ولداً سويًا.

جَعَلاً له شركاء: أي: جَعَلاً للهِ شريكاً في الطاعةِ.

فيما آتاهما: أي: مَا رَزَقَهُمَا مِنَ الولدِ بأنْ سمَّياهُ عبدَ الحارِثِ ولا ينبغي أنْ يكونَ عبداً إلاَّ للهِ.

فَتَعَالَى اللهُ: أي: تَنَزَّه.

عمًّا يُشْرِكُون: أي: عمَّا يفعلُهُ أهلُ مكةَ مِنَ الشركِ باللهِ، فهو انتقالٌ من ذكرِ الشخصِ إلى ذكرِ الجنسِ.

اتفقوا: لعلَّ مرادَهُ حكايةُ الإِجماع.

على تحريم كُلِّ اسم معبَّدٍ لغيرِ اللهِ: لأنَّه شركٌ فِي الربوبيةِ والإِلهيةِ؛ لأنَّ الخلقَ كلَّهُم ملكٌ للهِ وعبيدٌ لَهُ.

حاشًا عبدَ المطلبِ: أي: فلم يتَّفَقُوا على تحريمِ التسميةِ بِهِ ؟ لأنَّ أَصْلَهُ مِنْ عبوديةِ الرقِّ، أو لأنَّه مِنْ بابِ الإخبارِ بالاسمِ الذي عُرِفَ بِهِ

المسمَّى لا مِنْ بابِ إنشاءِ التسميةِ.

تَغَشَّاهَا: التَغَشِّي: كنايةٌ عَنِ الجماع.

أَيُّل: بفتح الهمزةِ وكسرِ الياءِ مشددةً: ذَكَرُ الأوعالِ.

سمياه عبد الحارث: وكان الحارث اسم إبليس فأراد أَنْ يُسمِّياه بذلِك؟ لتحصل صورة الإشراكِ بهِ.

أَدْرَكَهُمَا حَبُّ الولدِ: أي: حَبُّ سلامَةِ الولَدِ وهذا مِنَ الامتحانِ. أَشْفَقًا: أي: خَافًا.

أَنْ لاَ يَكُونَ إنساناً: أي: بأنْ يكونَ بهيمةً.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يخبرُ تَعَالَى عَنْ آدَمَ وحواءَ أَنَّه لمَّا أَجابَ دُعَاءَهُمَا وَرَزَقَهُمَا ولدا سويًّا على الصفةِ التي طَلَبَا، لم يقُومَا بشكرِ تِلْكَ النعمةِ على الوجْهِ المرضِي كَمَا وَعَدَا بذلِكَ، بل سَمَّيَاهُ عبدَالحارِثِ؛ فَعَبَّدَاه لغيرِ اللهِ، ومن تمام الشكرِ أَنْ لا يُعَبَّدَ الاسمُ إلا للهِ، فحصلَ منهما بذلِكَ شركُ في التسميةِ لا فِي العبادةِ. ثم نزَّه نفسَهُ عَنِ الشركِ عُمُوماً في التسميةِ وفي العبادةِ.

#### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ ـ تحريمُ التسميةِ بُكلِّ اسمٍ معبدٍ لغيرِ اللهِ، كعبدِ الحسينِ، وعبدِ الرسولِ، وعبدِ الكعبةِ.

- ٢ \_ أَنَّ الشركَ يقعُ في مجردِ التسميةِ ولو لَمْ تقصدْ حقيقَتُهَا.
- ٣ أَنَّ هبةَ اللهِ للرجلِ الولدَالسويَّ مِنَ النعمِ التي تستحقُّ الشكرَ.
  - ٤ أَنَّ مِنْ شُكْرِ إِنْعَامِ اللهِ بِالْوَلَدِ تَعْبَيْدَهُ للهِ.

### بَابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى

﴿ وَيِلَّهِ ٱلْأَسْمَآهُ ٱلْحُسْنَى فَأَدْعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ٱلسَّمَنَ بِدِّ ﴾ (١) الآية .

ذَكَرَ ابْنُ أَبِي حَاتِمٍ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ: ﴿ يُلْحِدُونَ فِيَ الْمِنَ عَبَّاسٍ: ﴿ يُلْحِدُونَ فِي آَسَمَنَ مِنَ الْإِلَهِ وَالْعُزَّى الْمَسَمَّةِ اللَّآتَ مِنَ الْإِلَهِ وَالْعُزَّى مِنَ الْإِلَهِ وَالْعُزَّى مِنَ الْإِلَهِ وَالْعُزَّى مِنَ الْإِلَهِ وَالْعُزَّى مِنَ الْعَرِيزِ » وَعَنِ الْأَعْمَشِ: «يُدْخِلُونَ فيها ما ليس منها».

تمامُ الآية: ﴿ سَيُجْزَونَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ١٨٠ [الأعراف: ١٨٠].

مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد: أرادَ المصنفُ رحمه الله بهذا الباب الردَّ على من يتوسَّلُ إلى الله بالأمواتِ، وأنَّ المشروعَ التوسُّلُ إلى الله بأسمائِه الحسنى وصفاتِه العليا.

التراجمُ: الأعمشُ هو: سليمانُ بنُ مهرانَ الكوفيُّ الفقيهُ ثقةٌ حافظٌ ورعٌ ماتَ سنةَ ١٤٧هـرحمه اللهُ.

الأسماءُ الحسنى: التي بلغتِ الغايةَ في الحسنِ فليسَ فِي الأسماءِ أحسنُ منها وأكملُ ولا يقومُ غيرُها مقامَها.

فادْعُوه بها: أي: اسْأَلُوه وتوسَّلُوا إليه بها.

<sup>(</sup>۱) فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «إن لله تسعة وتسعين اسماً من أحصاها دخل الجنة، وهو وتر يحب الوتر» أخرجه البخاري برقم (۲۲۱۷) ومسلم برقم (۲۲۷۷).

وذروا الذين: أي: اتْرُكُوهُم وَأَعْرِضُوا عنْ مُجَادَلَتِهِم.

يُلْحِدُون: الإلحادُ: الميلُ، أي: يَمِيلُونَ بِهَا عَنِ الصوابِ إِمَّا بِجَحْدِهَا أُو جَعْلِهِ الْمِعْلِ المخلوقاتِ.

يُلْجِدُون في أسمائهِ: أي: يُشْركُون غيرَهُ فِي أسمائِهِ كتسميتِهِم الصنمَ إللها .

سيُجْزَوْنَ ما كانوا يعملون: وعيدٌ شديدٌ وتهديدٌ بنزولِ العقوبةِ -

وعنه: أي: عَنِ ابنِ عباسٍ.

سمُّوا اللاتَ. . . إلخ: بيانٌ لمعنى الإلحادِ في أسمائِهِ: أنهم اشتَّقُوا منها أسماءً لأصنامِهم .

يدخلون فيها ما ليس منها: أي: يدخلون في أسماءِ اللهِ ما لَمْ يُسَمِّ بِهِ نَفْسَهُ ولم يُسَمِّهُ بِهِ رسولُهُ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: أخبرَ تَعَالَى عَنْ نَفْسِهِ أَنَّ لَهُ أسماءً قَدْ بلغتِ الغاية فِي الحسنِ والكمالِ؛ وَأَمَرَ عبادَهُ أَن يسأَلُوه ويتوسَّلُوا إليه بها، وأَنْ يتركوا الذين يميلون بهذه الأسماءِ الجليلةِ إلى غيرِ الوجهةِ السليمةِ، وينحرِفُون بها عَنِ الحقِّ بشتىٰ الانحرافاتِ الضَّالَةِ، وأَنَّ هؤلاءِ سيلقَوْنَ جَزَاءَهُمُ الرادعَ.

ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ \_ إثباتُ الأسماءِ والصفاتِ اللهِ عزَّ وجلَّ على مَا يَليقُ بجلالِهِ.

٢ \_ أنَّ أسماءَ اللهِ حسني.

٣ \_ الأمرُ بدعاءِ اللهِ والتوسُّلِ إليه بأسمائِهِ.

٤ - تحريمُ الإلحادِ في أسماءِ اللهِ بنفيهَا أو تأويلِهَا أو إطلاقِهَا على بعضِ

المخلوقاتِ.

٥ ـ الأمرُ بالإعراضِ عَنِ الجاهِلِين والمُلْحِدِين وإسقاطِهِمْ مِنَ الاعتبارِ.
 ٦ ـ الوعيدُ الشديدُ لِمَنْ ٱلْحَدَ في أسماءِ اللهِ وصفاتِهِ.

### بَابُ: لَا يُقَالُ السَّلامُ عَلَى اللهِ

فِي الصَّحِيحِ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ - رضي الله عنه - قالَ: كُنَّا إِذَا كُنَّا مِنْ مَعْ رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهِ مِنْ عَنَا السَّلامُ عَلَى اللهِ مِنْ عِبَادِهِ، السَّلامُ عَلَى فُلانٍ، وَفُلانٍ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَى اللهِ اللهَ عَلَى اللهِ مَنْ السَّلامُ عَلَى فُلانٍ، وَفُلانٍ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْهُ: «لاَ تَقُولُوا: السَّلامُ عَلَى اللهِ؛ فَإِنَّ اللهَ هُوَ السَّلامُ اللهُ اللهِ اللهَ اللهُ ا

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: لمَّا كانَ السلامُ على الشخصِ معناه: طلبَ السلامَةِ لَهُ مِنَ الشرورِ، والآفاتِ، امتنعَ أَنْ يُقَالَ السلامُ على اللهِ؛ لأنَّه هو الغنيُّ السالِمُ مِنْ كُلِّ آفةٍ ونقصٍ، فهو يُدْعىٰ ولا يُدْعىٰ لَهُ، ويُطْلَبُ منه ولا يُطْلَبُ له؛ فهذا البابُ فيه وجوبُ تنزِيهِ اللهِ عَنِ الحاجةِ والنقصِ ووصفِهِ بالغَنىٰ والكمالِ.

في الصحيح: أي: الصحيحينِ.

قلنا السلامُ على اللهِ: أي: فِي التشهدِ الأخيرِ ، كَمَا في بعضِ ألفاظِ الحديثِ .

لا تَقُولُوا السلامُ على اللهِ: هذا نهيٌ منه ﷺ عن التسليمِ على اللهِ. فإنَّ اللهَ هو السلامُ: تعليلٌ للنهي، بأنَّ السلامَ من أسمائِهِ سبحانه، فهو غنيٌّ عَنْ أَنْ يُسلَّمَ عليه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٨٣٥) ومسلم برقم (٤٠٢).

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ ابنُ مسعودٍ - رضي اللهُ عنه - أنَّهم كانوا يُسلِّمُون على اللهِ، فنهاهُمُ النبيُّ ﷺ عن ذلك، وبيَّنَ لهم أَنَّ ذلك لا يليقُ باللهِ؛ لأنَّه هو السلامُ ومنهُ السلامُ، فلا يليقُ بِهِ أَنْ يسلَّمَ عليه، بل هو الذي يسلِّمُ على عبادِهِ ويسلِّمُهُم مِنَ الآفاتِ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أَنَّ فيه النهيَ عَنْ أَنْ يُقَالَ: السلامُ على اللهِ.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ - النهيُ عَنِ السلام على اللهِ.

٢ - أَنَّ السلامَ مِنْ أَسَمائِهِ سبحانه.

٣ \_ تعليمُ الجاهِلِ.

٤ \_ قرنُ الحُكْم بِعِلَّتهِ.

# بَابُ قَوْلِ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي إِنْ شِئْتَ

فِي الصَّحِيحِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ \_ رضي اللهُ عنه \_ أَنَّ رَسُولَ اللهُ عَنه \_ أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ قَالَ: «لاَ يَقُلْ أَحدُكُمُ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي إِنْ شِئْتَ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي إِنْ شِئْتَ، اللَّهُمَّ ادْحَمْنِي إِنْ شِئْتَ، لِيعْزِم الْمَسْأَلَةَ ؛ فإنَّ اللهَ لاَ مُحْرِهَ لَهُ ».

وَلِمُسْلِمٍ: «وَلْيُعَظِّمِ الرَّغْبَةَ، فَإِنَّ اللهَ لَا يَتَعَاظَمُهُ شَيْءٌ أَعْطَاهُ»(١).

مناسبة هذا البابِ لكتابِ التوحيدِ: لمَّا كَانَ قولُ: «اللَّهُمَّ اغْفُر لِي إِنْ شِئْتَ» يدلُّ على فتورِ الرغبةِ، وقلةِ الاهتمامِ بالمطلوب، والاستغناءِ عن الله مِنْ ناحيةٍ، ويُشعرُ بأَنَّ الله َ ـ تعالى ـ قد يضطره شيءٌ إلى فعلِ ما يفعلُ؛ وفي هذين المحذورين مضادةٌ للتوحيدِ؛ لذلك ناسبَ عقدُ هذا البابِ في كتابِ التوحيدِ.

بابُ قولِ اللَّهُمَّ. . . إلخ: أي: أنَّه لا يجوزُ.

**في الصحيح**: أي: الصحيحين.

ليعزِمَ المسألة: أي: ليجزِمْ في طلبتِهِ ويحققْ رغبتَهُ ويتيقنِ الإِجابة.

لا مكرِهَ لَهُ: أي: لا يضطره دعاءٌ ولا غيرُهُ إلى فعلِ شيءٍ .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٦٣٣٩) ومسلم برقم (٢٦٧٩).

وليعظُم الرغبة: بتشديد الظاء أن: يلحُّ في طلبِ الحاجةِ. لا يتعاظمَهُ شيءٌ أعطاهُ: أي: لا يكبُرُ ولا يعسرُ عليه.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: ينهىٰ ﷺ عن تعليقِ طلب المغفرةِ والرحمةِ مِنَ اللهِ على المشيئة، ويأمرُ بعزمِ الطلبِ دُونَ تعليقٍ؛ ويعللُ ذلكَ بأنَّ تعليقَ الطلبِ مِنَ اللهِ على المشيئةِ يشعرُ بأنَّ اللهَ يُثقِلُهُ شيءٌ مِنْ حوائِجِ خلقِهِ أو يضطره شيءٌ إلى قضائِهِا، وهذا خلافُ الحقّ؛ فإنَّه هو الغنيُّ الحميدُ الفعالُ لِمَا يريدُ.

كما يشعرُ ذلِك بفتورِ العبدِ في الطلبِ واستغنائِهِ عَنْ رَبِّه؛ وهو لا غِنىً لَهُ عَنِ اللهِ طرفةَ عينٍ .

مناسبة الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه النهيَ عن تعليقِ طلبِ المغفرةِ مِنَ اللهِ بالمشيئةِ وبيانَ علَّةِ ذَلكَ.

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ النهي عَنْ تعليقِ طلبِ المطلوبِ مِنَ اللهِ بمشيئتِهِ والأمرُ بإطلاقِ سؤالِ اللهِ دُونَ تقييدٍ .
- ٢ ـ تنزيهُ اللهِ عمَّا لاَ يَلِيقُ بِهِ، وسعةُ فَضْلِهِ، وكمالُ غِنَاهُ، وكرمُهُ وجودُهُ
   سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

## بَابُ: لَا يَقُولُ عَبْدِي وَأَمَتِي

فِي الصَّحِيحِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ـ رَضِيَ اللهُ عنه ـ : أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ وَلَيْقُلْ : وَلَيْقُلْ : وَلَيْقُلْ : وَلَيْقُلْ : وَمَوْلاَيَ، وَلَيْقُلْ : فَتَايَ سَيِّدِي وَمَوْلاَيَ، وَلَيْقُلْ : فَتَايَ وَفَتَاتِي وَعُلاَمِي » (١) . وَفَتَاتِي وَعُلاَمِي » (١) .

مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد: أنَّ التلفظَ بهذه الألفاظِ المذكورةِ يوهمُ المشاركةَ في الربوبيةِ، فَنُهِيَ عنه تأدُّباً مَعَ الربوبيةِ، وحمايةً للتوحيدِ بسدِّ الذرائِع المفضيةِ إلى الشركِ.

في الصحيح: أي: الصحيحين.

لا يقُلْ أحدُكُم: لاَ: ناهيةٌ، والفعلُ بعَدَهَا مجزومٌ بها، أي: لا يَقُلْ ذَلِكَ لَمَمْلُوكِهِ.

أطعِمْ ربك : بفتح الهمزةِ أمرٌ مِنَ الإطعام.

وَضَّىء مِبَك: أَمرٌ مِنَ التوضئة، والنَهيُ في الموضعَيْنِ لمنع المضاهَاةِ للهِ سبحانه لأنَّه هو الربُّ. وهذا المنع يختصُّ في منع الربوبية للإنسانِ، بخلافِ غيرِه فيُقالُ ربُّ الدارِ والدابةِ.

وليقُلْ سيِّدِي: لأنَّ السيادَةَ معَّناها الرئاسةُ على ما تحتَ يدِهِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٢٥٥٢) ومسلم برقم (٢٢٤٩).

وأيضاً هناك فرقٌ بينَ الربِّ والسيدِ: فإنَّ الربَّ مِنْ أسماءِ اللهِ بالاتفاقِ بخلافِ السيدِ فقدِ اختلفَ في كونِهِ من أسماءِ اللهِ. وعلى القولِ بأنَّه مِنْها فليسَ لَهُ مِنَ الشهرةِ وكثرةِ الاستعمالِ مثلُ ما للربِّ.

ومولاي: المولى يطلقُ على معانٍ كثيرةٍ منها: المالِكُ وهو المرادُ هنا.

ولا يَقُلْ أَحدُكُم عبدِي وأمتِي: لأنَّ الذي يستحقُّ العبوديةَ هو اللهُ سبحانَهُ؛ ولأنَّ في ذَلِكَ تعظيماً لا يستحقَّهُ المخلوقُ.

ولْيَقُلْ فَتَايَ وَفَتَاتِي وغُلاَمِي: لأنَّ هذه الألفاظَ لا تدلُّ على العبوديةِ كدلالةِ عَبْدِي وأَمَتِي، وفيها تجنبٌ للإيهام والتعاظُم.

المعنى الإجماليُ للحديثِ: يَنْهَىٰ عَلَيْ عَنَ التلفظِ باللَّالفاظِ التي تُوهِمُ الشركَ، وفيها إساءةُ أدبِ مَعَ اللهِ كإطلاقِ ربوبيةِ إنسانِ لإنسانِ أو عبوديةِ إنسانِ لإنسانِ؛ لأنَّ الله هو الربُّ المعبودُ وحدَهُ. ثم أرشدَ عَلَيْ إلى اللفظِ السليمِ الذي لا إيهامَ فيه؛ ليكونَ بديلاً مِنَ اللفظِ الموهِم، وهذا منه عَلَيْ حمايةً للتوحيدِ وحفاظاً على العقيدةِ.

مناسبةُ الحديث للبابِ: أنَّ فيه النهيَ عَنْ قولِ: عبدِي وأَمَتِي. ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ النهي عن استعمالِ الألفاظِ التي تُوهِمُ الشرك.
  - ٢ سدُّ الطرقِ الموصلةِ إلى الشرك.
- ٣ ـ ذكرُ البدليلِ الذي لا محذورَ فيه؛ ليستعملَ مكانَ ما فِيهِ محذورٌ مِنَ
   الألفاظِ .

## بَابٌ: لاَ يُرَدُّ مَنْ سَأَلَ بِاللهِ

عَنِ ابْنِ عُمَرَ ـ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا ـ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ :

«مَنِ اسْتَعَاذَ بِاللهِ فَأَعِيذُوهُ، وَمَنْ سَأَلَ بِاللهِ فَأَعْطُوهُ، وَمَنَ دَعَاكُمْ
فَأَجِيبُوهُ، وَمَنْ صَنَعَ إِلَيْكُمْ مَعْرُوفاً فَكَافِئُوهُ، فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا مَا
ثَكَافِئُونَهُ ؛ فَادْعُوا لَهُ حَتَّى تُرَوْا أَنَّكُمْ قَدْ كَافَأْتُمُوهُ » (١) . رَوَاهُ أَبُو
دَاودَ والنَّسَائِيُّ بِسَندٍ صَحِيحٍ .

مناسبةُ هذا البابِ لكتابِ التوحيدِ: لأنَّ في عدمِ إعطاءِ مَنْ سَأَلَ باللهِ عدمَ إعظام للهِ، وعدمَ إجلالٍ لَهُ؛ وَذَلِكَ يُخِلُّ بالتوحيدِ.

مَنْ استَّعاذَ بِاللهِ: أي: مَنْ لجأ إلى الله وسَأَلَكُمْ أَنْ تَدْفَعُوا عنه شرَّكُمْ أَوْ شَرَّ غَيْرِكِمْ.

فَأَعِينُوه: أي: امْنَعُوه مِمَّا استعاذ مِنْهُ وكفُّوه عنه تعظيماً لاسمِ اللهِ. وَمَنْ سَأَلَ بِاللهِ:

فأعْطُوهُ: أي: أَغْطُوهُ ما سَأَلَ مَا لَمْ يَسْأَلْ إِثْماً أَو قطيعةَ رَحِم.

وَمَنْ دَعَاكُمْ: أي: إلى طعامِ أَوْ غَيْرِهِ.

فَأَجِيبُوهُ: أي: أَجِيبُوا دَعُوتَهُ.

وَمَنْ صَنَعَ إليكم: أي: مَنْ أُحسنَ إليكم أيَّ إحسانٍ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (رقم ۱۲۷۲، ۵۱۰۹) وعبد بن حميد (رقم ۸۰۳)، والنسائي (۵/ ۸۲). ذ

معروفاً: المعروفُ: اسمٌ جامعٌ للخير.

فَكَافِئُوهُ: أي: على إحسانِهِ بمثلِهِ أو خيرِ مِنْهُ.

فإِنْ لَمْ تَجِدُوا: أَيْ: لَمْ تَقْدِرُوا على مُكَافَأتِهِ.

فَادْعُواللَّهُ . . . إلخ: أي: فَبَالِغُوا فِي الدُّعاءِ لَهُ جُهْدَكُمْ .

المعنى الإجماليُّ لللحديثِ.

يأمرُ ﷺ في هذا الحديثِ بخصالِ عظيمةٍ، فيهَا تعظيمُ حقّ اللهِ سُبْحَانُهُ بإعطاءِ مَنْ سَأَلَ بِهِ، وإعاذَةِ مَنِ استعاذَ بِهِ، وتعظيمُ لحقّ المؤمِنِ مِنْ إجابَةِ دعوتِهِ، ومكافأتِهِ على إحسانِهِ بمثلِهِ أو أحسن منه مَعَ القدرةِ، ومَعَ عَدَمِهَا بإحالةِ مكافأتِه إلى اللهِ بطلبِ الخيرِ لَهُ منه.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أَنَّ فيه الأمرَ بإعطاءِ مَنْ سَأَلَ باللهِ وعدمَ ردِّه.

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ أنَّه لا يردُّ مَنْ سألَ باللهِ إجلالاً لله وتعظيماً لَهُ.
- ٢ \_ أنَّ من استعاذَ باللهِ وجبتْ إعاذتُهُ ودفعُ الشرِّ عنه.
  - ٣ \_ مشروعيةُ إجابَةِ دعوةِ المسلم لوليمةٍ أو غيرِهَا .
    - ٤ \_ مشروعيةُ مكافأةِ المحسنِ عندَ القدرةِ.
- ٥ \_ مشرعيةُ الدعاءِ للمحسنِ عندَ العجزِ عَنْ مكافأتِهِ.

### بَابُ: لاَ يُسْأَلُ بوجه الله إلاَّ الْجَنَّةَ

عَنْ جَابِرٍ بْنِ عَبْدِ اللهِ ـ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا ـ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ جَابِرٍ بْنِ عَبْدِ اللهِ ـ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا ـ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ : «لاَ يُسْأَلُ بِوَجْهِ اللهِ إِلاَّ الْجَنَّةَ » (١) . رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ .

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّه يجبُ احترامُ أسماءِ اللهِ وصفاتِهِ؛ فلا يُسْأَلُ شيءٌ مِنَ المطالبِ الدنيويةِ بِوَجْهِهِ الكريمِ؛ بَلْ يُسْأَلُ بِهِ أهمُ المطالِبِ وأعظمُ المقاصِدِ وهو الجنةُ، فهذا مِنْ حقوقِ التوحيدِ.

لا يُسألُ: رُوِيَ بالنَّفِي ورُوِيَ بالنَّهِي.

**بوجْهِ اللهِ**: هو صفةٌ مِنْ صفاتِهِ الذاتيةِ يليقُ بجلالِهِ وعظمَتِهِ .

إلاَّ الجنةَ : أَوْ مَا هُوَ وسيلةٌ إليها مِنَ المقاصِدِ العظام .

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: ينهىٰ ﷺ أَنْ يُسأَلُ بُوجْهِ اللهِ الكريمِ الأمورَ الحقيرةَ وحوائجَ الدنيا؛ إجلالاً للهِ وتعظيماً لَهُ، ويُقصرُ ﷺ السؤالَ بوجْهِ اللهِ على الجنةِ الَّتي هي غايةُ المطالِبِ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: ۚ أَنَّ فيه النهْيَ عَنْ أَنْ يُسأَلُ بوجْهِ اللهِ غَيْرِ اللهِ عَيْرِ اللهِ عَلَيْمِ اللهِ عَلَيْمِ اللهِ عَيْرِ اللهِ عَلَيْمِ اللهِ عَلَيْمِ اللهِ عَيْرِ اللهِ عَلَيْمِ اللهِ عَيْرِ اللهِ عَيْرِ اللهِ عَيْرِ اللهِ عَيْرِ اللهِ عَلَيْمِ اللهِ عَيْرِ اللهِ عَلَيْمِ اللهِ اللهِ عَلَيْمِ اللهِ عَلَيْمِ اللهِ اللهِ عَلَيْمِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْمِ اللهِ اللهِ عَلَيْمِ اللهِ عَلَيْمِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْمِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الل

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ \_ إثباتُ الوجْهِ للهِ سبحانةُ عَلَى مَا يَلِيقُ بجلالِهِ كسائِرِ صفاتِهِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود برقم (١٦٧١).

**- 7**0

٢ - وجوبُ تعظيمِ اللهِ واحترام أسمائِهِ وصفاتِهِ.

٣ - جوازُ سؤالِ الجنةِ - والأمورِ الموصِّلةِ إليها - بِوَجْهِ اللهِ والمنعُ مِنْ أَنْ
 يُسألُ بِهِ شيءٌ مِنْ حوائِج الدُّنيَّا.

### بَابُ مَا جَاءَ فِي اللَّو

وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيَّهُ مَّا قُتِلْنَا هَنِهُنَّا . . ﴾ الآية .

تمامُ الآيةِ: ﴿ قُل لَوْ كُنُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرُزَ ٱلَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمٌ وَلِيَهَجِمَ مَا فِي قُلُوبِكُمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ مَضَاجِعِهِمٌ وَلِيهَتَحِصَ مَا فِي قُلُوبِكُمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ الْمَاتِهِ السَّهُ وَلِيهَ عَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ ال

ما جَاءَ في اللو: أي: مِنَ الوعيدِ والنهْي عنه.

يقولون: أي: يقولُ بعضُ المنافقين يومَ أحدٍ معارضةً للقدرِ.

لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شِيءٌ: أي: لَوْ كَانَ الاختيارُ إلينا.

مَا قُتِلْنَا هُهُنَا: أَي: لَمَا غُلِبْنَا وَلَمَا قُتِلَ مَنْ قُتِلَ مِنَّا في هذه المعركة.

لو كُنتُم في بيُوتِكُمْ: أي: وَفِيكُمْ مَنْ كَتَبَ اللهُ عليه القتلَ.

لبرَزُ: أي خَرَجَ.

الذين كُتِبَ: أي قُضِيَ.

عليهُمُ القتلُ: أي: مِنْكُمْ.

إلى مَضَاجِعِهِمْ: أي: مَصَارِعِهِمْ فيقتلون وَلَمْ يُنَجِّهم قُعُودُهُم؟

لأَنَّ قضاءَ اللهِ كائنٌ لا محالةً.

وليبتلي اللهُ: أي: يختبرُ.

ما في صُدُورِكُمْ: أي: قُلُوبِكُمْ مِنَ الإِخلاصِ والنفاقِ.

وليمحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ: أي: يُمَيِّزُ ما تَنْطَوِي عليه مِنَ النياتِ.

بذاتِ الصدورِ: بِمَا فِي القلوبِ فهو غنيٌّ عَنِ الابتلاءِ وإنما يَفْعَلُهُ ليظهرَ للنَّاس وليترتَّبَ عليه الثوابُ والعقابُ.

المعنى الإجماليُّ للآية: يخبرُ اللهُ \_ سبحانهُ \_ عمَّا كَانَ يكنُه المنافقون يومَ وقعةِ أحدٍ مِنَ الاعتراضِ على القدرِ والتسخُطِ لما وَقَعَ عليهم مِنَ اللهِ، وأنَّهم يقولون: لو كَانَ الاختيارُ والمشورةُ إلينا ما خَرَجْنَا؛ ولنَجَوْنا مِمَّا حَصل مِنَ الهزيمةِ والقتلِ، فردَّ اللهُ عليهم بأنَّ ما حَصل قَدَرٌ مقدَّرٌ لا ينجي منه البقاءُ فِي البيوتِ؛ فالتلهُّفُ وقولُ: (لَوْ) لاَ يُجْدِي شيئاً.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّ قولَ: (لو) في الأمورِ المقدرةِ لا يجوزُ؛ وهو مِنْ كلام المنافقين.

### ما يُستَفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ ـ النهيُ عَنْ قولِ: (لو) في الأمورِ المقدرة؛ لأنّها تدلُّ على التسخُطِ
   على القدرِ وتجدُّدِ الأحزانِ في النفوسِ، أَمَّا قَوْلُ: (لو) تندُّماً على
   فواتِ الطاعةِ فلا بأسَ به؛ لأنّه يدلُّ على الرغبةِ في الخير.
  - ٢ \_ مشروعيةُ الاستسلام للقضاءِ والقدرِ وعدم تَسَحُّطِهِ.
    - ٣ \_ أنَّ الحذرَ لا يُنْجِي مِنَ القدرِ.
- ٤ ـ أَنَّ مَنْ كُتِبَ عليه الموتُ في محلِّ فَلاَبُدَّ أَنْ يذهبَ إليه، وَلَوْ حاولَ الامتناعَ عنه.

وَقَوْلِهِ: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالُوا لِإِخْوَنِهِمْ وَقَعَدُوا لَوَ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُواً ﴾ الآية.

تمامُ الآيةِ: ﴿ قُلُ فَأَدَرَءُواْ عَنْ أَنفُسِكُمُ ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمُ صَلِيقِينَ شَيْكُ [آل عمران: ١٦٨].

قالوا لإخوانِهِم: أي: قالوا للمسلِمِين المجاهِدِين، سُمُّوا إخوانهُم؛ لموافقتِهِم في الظاهِرِ، وقِيلَ: إخوانهُم فِي النسبِ.

وَقَعَدُوا: أي: عَنِ الجهادِ.

لَوْ أَطَاعُونَا: أي: فِي القعودِ.

مَا قُتِلُوا: أي: كَمَا لَمْ نَقَتَلْ.

قُلْ: أي: لِهؤلاءِ.

فادر ء وا عَنْ أَنفسِكُمُ الموتَ : أي : ادْفَعُوهُ عنها .

إِنْ كنتم صَادِقِين: أي: في أنَّ القعودَ يُنَجِّي منه.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: ينكرُ تَعَالى على المنافِقِين الذين يُعَارِضُون القدرَ بقولِهِم لِمَنْ خَرَجَ مَعَ رَسولِ اللهِ عَلَيْ يومَ أُحدٍ: لَوْ سَمِعُوا مَشُورَتَنَا عليهم بالقعودِ وعدمِ الخروجِ ما قُتِلُوا مَعَ مَنْ قُتِلَ، ويردُّ عليهم بأنهم إِنْ كانوا يقدِرُونَ على دفعِ القتلِ عَمَّنْ كُتِبَ عليه فليدفَعُوا الموت عَنْ أَنفسِهِمْ، فهي أولىٰ بالدفعِ عنها، فإذا لم يَقْدِرُوا على الدفعِ عنها فغيرُهَا مِنْ باب أُولىٰ.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّ قولَ: (لو) في الأمورِ المقدَّرةِ مِنْ سماتِ

المنافقين.

### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ التحذيرُ مِنْ قولِ: (لو) على وجْهِ المعارَضَةِ للقدرِ والتأشّفِ على المصائِب.
- ٢ ـ أنَّ مقتضى الإيمانِ الاستسلامُ للقضاءِ والقدرِ؛ وأنَّ عدمَ الاستسلامِ
   لَهُ مِنْ صفاتِ المنافقين .
- ٣ مشروعية مجادلة المنافقين وغيرِهِم مِنْ أَهلِ الباطِلِ؛ لإبطالِ
   شُبَهِهِمْ وَدَحْضِ أَبَاطِيلِهِمْ.

فِي الصَّحِيحِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ـ رضي الله عنه ـ : أَنَّ رَسُولَ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ، وَاسْتَعِنْ بِاللهِ، وَلا تَعْجَزَنَّ، وَإِنْ أَصَابِكَ شَيءٌ فَلاَ تَقُلْ: لَوْ أَنِّي فَعَلْتُ كذا؛ لَكَانَ كَذَا وَكَذَا، وَلَكِنْ قُلْ: قَدَرُ اللهِ وَمَاشَاءَ فَعَلَ؛ فَإِنَّ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ (۱).

في الصحيح: أي: في صحيح مسلم.

احرصْ: الُحرصُ هو: بذلُ الَّجهدِ واستفراغُ الوسع.

على ما ينفَّعُكَ: يعني: في مَعَاشِكَ ومعادِكَ.

واستعِنْ باللهِ: أي: اطلبِ الإعانةَ في جميعِ أُمورِكَ مِنَ اللهِ لاَمِنْ

ولا تعجَزَنَّ: بكسرِ الجيمِ وفتحِهَا: أي: لا تُفَرِّطُ في طلبِ ما ينفَعُكَ متكلاً على القدرِ، ومستسلماً للعجزِ والكسلِ.

وإِنْ أَصابكَ شيءُ: أي: وإنْ غَلَبَكَ أمرٌ ولم يحصُلِ المقصودُ بعدَ بذلِ الجهدِ والاستطاعَةِ.

فلا تَقُلْ: لو أنِّي فعلتُ كَذا: أي: فإنَّ هذا القولَ لا يُجْدِي عليك شيئاً.

ولكنْ قُلْ: قَدَرُ اللهِ: أي: لأنَّ ما قدَّرَه لابُدَّ أَنْ يكونَ والواجبُ التسليمُ للمقدورِ.

فَإِنَّ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشيطانِ: أي: لِمَا فِيهَا مِنَ التأسُّفِ على مَا فَاتَ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (٢٦٦٤) وأحمد (٣٦٦/، ٣٧٠).

والتحشُّرِ والحزنِ ولوم القدرِ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يأمرُ النبيُّ عَلَيْهُ في هذا الحديثِ بالحرصِ على النافعِ مِنَ الأعمالِ، والاستعانةِ باللهِ في القيامِ بِهَا، وترقُّبِ ثمراتِهَا، وينهىٰ عَنِ العجزِ؛ لأنَّه ينافي الحرصَ على ما ينفعُ، ولمَّا كانَ الإنسانُ معرضاً للمصائِبِ في هذه الدنيا أمرَ بالصبرِ والتحمُّلِ وعدمِ التلوُّمِ بقولِ: لَوْ أَنَّنِي فعلتُ، لو أنني تركتُ؛ لأنَّ ذلك لا يُجدِي شيئاً مع أنَّه يفتحُ على الإنسانِ ثغرةً لعدوِّهِ الشيطانِ يدخلُ عليه منها فيُحْزنُهُ.

مناسبةُ ذكرِ الحديثِ في البابِ: أنَّ فيه النهيَ عَنْ قولِ: (لَوْ) عنَدَ نزولِ المصائِبِ، وبيانَ ما يترتَّبُ على قولِهَا مِنَ المفسدةِ.

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ الحثُّ على الاجتهادِ في طلبِ النفعِ العاجِلِ والآجِلِ ببذلِ أسبابِهِ.
- ٢ وجوبُ الاستعانةِ باللهِ في القيامِ بالأعمالِ النافِعةِ والنهيُ عَنِ
   الاعتمادِ على الحولِ والقوةِ.
  - ٣ النهيُ عَنِ العجزِ والبطالَةِ وتعطيلِ الأسبابِ.
- ٤.- إثباتُ القضاءِ والقدرِ وأنَّه لا يُنافِي بذلُ الأسبابِ والسعيُ في طلبِ الخيرات.
  - ٥ وجوبُ الصبرِ عندَ نزولِ المصائِبِ.
- آ النهيُ عن قول: (لَوْ) على وجهِ التسخُطِ عندَ نزولِ المصائِبِ وبيانه مفسدتها.
  - ٧ التحذيرُ مِنْ كيدِ الشيطانِ .

### بَابُ النَّهٰي عَنْ سَبِّ الرِّيحِ

عَنْ أُبِيِّ بْنِ كَعْبِ رضي اللهُ عنه -: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَالَ: «لاَ تَسُبُّوا الرِّيحَ، فَإِذَا رَأَيْتُمْ مَاتَكُرَهُونَ فَقُولُوا: اللَّهُمَّ إِنَّا نَسَأَلُكَ مِنْ خَيْرِ هَذِهِ الرِّيحِ وَخَيْرِ مَا فِيهَا وَخَيْرِ مَا أُمِرَتْ بِهِ، وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ شَيْرِ هَذِهِ الرِّيحِ وَضَيْرِ مَا فِيهَا وَشَرِّ مَا أُمِرَتْ بِهِ» (١) صَحَحَهُ شَرِّ هَذِهِ الرِّيحِ وَشَرِّ مَا فِيهَا وَشَرِّ مَا أُمِرَتْ بِهِ» (١) صَحَحَهُ التِّرْمذيُّ .

مناسبةُ هذا البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّ سبَّ الريحِ سبُّ لمدبِّرِهَا وهو اللهُ تَعَالَى؛ لأنها تَجْرِي بأمرِهِ، فسبُّها مخلُّ بالتوحيدِ.

التراجم: أبيُّ هو: أبيُّ بنُ كعبِ بنِ قيسِ الأنصاريُّ سيّدُ القراءِ شهِدَ العقبةَ وبدراً والمشاهِدَ كلَّها، قِيلَ: ماتَ في خلافَةِ عمرَ، وقِيلِ: في خلافةِ عثمانَ سنةَ ٣٠هـ رضي اللهُ عنه.

لا تسبّوا الربح: أي: لا تشتمُوهَا ولا تلعنُوهَا للحوقِ ضررٍ بسبّبهَا.

فإذا رأيتُم ما تكرَهُون: أي: مِنَ الريحِ إمَّا شدةَ حرِّها أو بردهَا أو وقو تَها.

فقولوا اللَّهمَّ. . . إلخ: رجوعٌ إلى خالِقَهَا ومدبِّرِهَا بسؤالِهِ خيرِهَا

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي برقم (٢٢٥٣)، وأحمد (١٢٣/٥).

ودفع شرّها.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: ينهىٰ ﷺ عن سبِّ الريح؛ لأنَّها مخلوقةٌ مأمورةٌ مِنَ اللهِ، فسبُّها سبُّ لله وتسخُطُّ لقضائِهِ، ثم أرشدَ ﷺ إلى الرجوع إلى خالِقِهَا بسؤالِهِ مِنْ خيرِهَا والاستعاذَةِ بِهِ مِنْ شرِّهَا؛ لِمَا في ذلك مِنَ العبوديةِ للهِ-تعالى-وذلك هو حالُ أهل التوحيدِ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه النهيَ عَنْ سبِّ الريحِ .

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ - النهي عن سبِّ الريح؛ لأنَّها خلقٌ مدبرٌ فيرجعُ السبُّ إلى خالِقِهَا ومدبِّرهَا.

٢ - الرجوعُ إلى اللهِ والاستعاذةُ بهِ مِنْ شرِّ مَا خَلَقَ.

٣ - أنَّ الريحَ تكونُ مأمورةً بالخيرِ وتكونُ مأمورةً بالشرِّ.

٤ - الإرشاد إلى الكلام النافع إذا رأى الإنسان ما يكرَه للسلامة من شرّه.

## بَابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى

﴿ يَظُنُّونَ بِاللَّهِ عَيْرَ ٱلْحَقِّ ظَنَّ ٱلْجَهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَل لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ مِن مَيْ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّهِ ﴾ الآية .

تمامُ الآيةِ: ﴿ يُخْفُونَ فِي آنفُسِهِم مَّا لَا يُبَدُونَ اَكَ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَى اللهَ يُمَا اللهَ يَمُ اللهُ يَبُدُونَ اَلَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقَتَلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمٌ وَلِيَبَتِلِي اللهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمُ وَاللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ ال

مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد: التنبيه على أنَّ حسنَ الظنِّ باللهِ مِنْ واجباتِ التوحيد.

يظنُّون: أي: المنافقون، والظنُّ فِي الأصلِ ـ خلافُ اليقينِ.

غيرَ الحقِّ: أي: غيرَ الظنِّ الحقِّ.

ظنَّ الجاهليةِ: بدلٌ مِنْ (غيرَ الحقِّ) أي: الظنَّ المنسوبَ إلى أهلِ الجهلِ حيث اعتقدوا أنَّ اللهَ لا ينصرُ رسولَهُ والمراد بالجاهلية ما قبل الإسلام.

يقولون: بدلٌ مِنْ (يظنون).

هل لَنَا مِنَ الأَمرِ مِنْ شيءٍ: استفهامٌ بمعنى النفي أي: مَا لَنا مِنَ النصرِ والظفرِ نصيبٌ قَطٌّ. أو قَدْ مُنِعْنَا مِنْ تدبيرِ أنفسِنَا فلم يبقَ لنَا مِنَ الأَمرِ شيءٌ.

قُلْ إِنَّ الأَمْرَ كُلَّهُ للهِ: أي: ليسَ لكُمْ ولا لِغَيْرِكُمْ مِنَ الأَمْرِ شيءٌ بَلْ

الأمرُ كلُّه للهِ فهو الذي لا رادَّ لِمَا شَاءَهُ وأرادَهُ.

يُخْفُونَ في أنفسِهِم: أي: مِنَ الإِنكارِ والتكذيبِ.

ما لا يُبدُونَ لك: أي: غيرَ الذي يُظْهِرُون لَكَ مِنَ الإِيمانِ وطلبِ الاسترشاد.

وبقيةُ المفردات تقدَّمَ شرحُهَا في بابِ مَا جَاءَ فِي اللوِّ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يخبرُ تَعَالَى عمَّا حَصَلَ مِنَ المنافِقينِ يومَ أحدٍ أنَّهم ظُنُّوا باللهِ الظنَّ الباطلَ، وأنَّه لا ينصرُ رسولَهُ، وأنَّ أمرَهُ سيضمَحِلُّ، وأنَّ الأمرَ لو كان إليهم وكان الرسولُ ﷺ وأصحابُهُ تبعاً لهم يسمعون منهم؛ لما أصابَهُمُ القتلُ، ولكانَ النصرُ والظفرُ لهم؛ فأكذبَهُمُ اللهُ عزَّ وجلَّ في هذا الظنِّ، وبيَّن أنَّه لا يكونُ ولا يحدثُ إلاَّ ما سبِقَ بِهِ قضاؤُهُ وقدرُهُ وجرى بهِ كتابُهُ السابقُ وأنه لا راد لقضائه.

### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

- ١ أنَّ مَنْ ظنَّ أَنَّ الله يديلُ الباطلَ على الحقِّ إدالةً مستمرةً يضمحلُ مَعَهَا الحقُّ اضمحلالاً لا يقومُ بعدَهُ فقدْ ظنَّ باللهِ غيرَ الحقِّ ظنَّ الجاهلية.
  - ٢ \_ إثباتُ الحكمةِ فِيمَا يُجْرِيه اللهُ مِنْ ظهورِ الباطِلِ أحياناً.
- ٣ بيانُ خبثِ طويةِ المنافقين، وأنهم عندَ الشدائِدِ يظهرُ ماعندَهُمْ مِنَ النفاق.
  - ٤ \_ إثباتُ القضاءِ والقدر.
  - ٥ \_ وجوبُ تنزيه اللهِ عمَّا لا يليقُ بهِ سبحانه.
    - ٦ \_ وجوبُ حسنِ الظنِّ باللهِ تَعَالَى.

## وَقُولِهِ: ﴿ ٱلظَّانِينَ بِٱللَّهِ ظَنَّ ٱلسَّوَّءُ عَلَيْهِمْ دَآيِرَةُ ٱلسَّوَّةِ ﴾ الآية.

تمامُ الآيةِ: ﴿ وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدٌ لَهُمْ جَهَنَّمٌ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ۞﴾ [الفتح: ٦].

الظَّانِّين: أي: المُسِيئينَ الظنَّ باللهِ مِنَ المنافقين والمنافقاتِ.

ظَنَّ السَّوْءِ: بفتحِ السينِ وضمِّهَا، أي: ظنَّ الأمرِ السوءِ وهو: أَنْ لا ينصرُ رسولَهُ والمؤمنين.

عليهِمْ دائرَةُ السَّوْءِ: أي: دائرة العذاب والذل لازمة لهم لا تتخطاهم.

وغضبَ اللهُ عليهِم وَلَعَنَهُم: أي: سَخِطَ عليهم وأبعَدَهُم مِنْ حِمتِهِ.

وأعدَّ لَهُم: أي: هيَّأَ لَهُ فِي الآخرةِ.

جهنَّمَ: أي: النارَ الشديدةَ العذابِ.

وساءَتْ مَصِيراً: أي: منزلاً يَصِيرُون إليه يومَ القيامةِ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يقولُ تَعالَى: على الذين يتَّهِمُون اللهَ في حكمِهِ، ويظنُّونَ أَنَّه لا ينصرُ رسولَهُ ﷺ وأصحابَهُ وأتباعَهُ، \_ على أعدائِهِم \_ دائرةُ العذابِ وأبعدَهُمُ اللهُ مِنْ رحمتِهِ، وهيَّأَ لَهُمْ فِي الآخرةِ ناراً يَصِيرُونَ إليها هي شرُّ ما يُصارُ إليه.

مناسبة الآية للباب: أنَّ فِيهَا أَنَّ مَنْ ظنَّ أَنَّ اللهَ لا ينصرُ حزْبَهُ على أَعدائِهِ فقد ظَنَّ به ِظنَّ السَّوْءِ .

### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ:

١ \_ التحذيرُ مِنْ سوءِ الظنِّ باللهِ ووجوبِ حسنِ الظنِّ به.

٢ \_ أَنَّ مَنْ ظَنَّ أَنَّ اللهَ لا ينصرُ رسولَهُ ودينَهُ فقد ظنَّ بِهِ ظنَّ السوءِ.

٣ \_ وصفُ اللهِ بأنَّه يغضبُ على أعدائِهِ ويلعنُهُمْ.

٤ \_ بيانُ عاقبةِ الكفارِ والمنافقين.

قالَ ابْنُ الْقَيِّم - رحمه اللهُ - فِي الآيةِ الأُولى: «فُسِّرَ هَذَا الظَّنُّ بِأَنَّه سُبْحَانَهُ لا يَنْصُرُ رَسُولَهُ، وَأَنَّ أَمْرَهُ سَيَضْمَحِلُّ، وَأَنَّ مَا أَصَابَهُمْ لَمْ يَكُنْ بِقَدَرِ اللهِ وَحِكْمَتِهِ، فَفسِّرَ بإنكارِ الْحِكْمَةِ، وَإِنْكَارِ اللهِ عُكْمَةِ، وَإِنْكَارِ الْحِكْمَةِ، وَإِنْكَارِ اللهِ عُكْمَةِ، وَإِنْكَارِ اللهِ عُكْمَةِ، وَإِنْكَارِ الْعَكْمِ اللهِ مَا يَلْقِينِ كُلِّه، وَهَذَا الْقَدَرِ، وَإِنْكَارِ اللهِ عَلَى الدِّينِ كُلِّه، وَهَذَا هُوَ ظَنُّ السَّوْءِ اللَّهُ الْمُنَافِقُونَ وَالمُشْرِكُونَ فِي سُورَةِ الْفَتْحِ، وَإِنَّمَا كَانَ هَذَا ظَنَّ السَّوْءِ ؛ لأنَّه ظَنُّ غَيْرِ مَا يَلِيقُ بِهِ سُبْحَانَهُ وَمَا يَلِيقُ بِحِكْمَتِهِ وَحَمْدِهِ وَوَعْدِهِ الصَّادِقِ.

فَمَنْ ظَنَّ أَنَّهُ يُدِيلُ الْبَاطِلَ عَلَى الْحَقِّ إِذَالَةً مُسْتَقِرَّةً يَضْمَحِلُّ مَعَهَا الْحَقُّ، أَوْ أَنْكُرَ أَنْ يَكُونَ مَا جَرَى بِقَضَائِهِ وَقَدَرِهِ، أَوْ أَنْكَرَ أَنْ يَكُونَ مَا جَرَى بِقَضَائِهِ وَقَدَرِهِ، أَوْ أَنْكَرَ أَنْ يَكُونَ قَدَّرَهُ لِحَكْمَةً بَالِغَةٍ يَسْتَحِقُّ عَلَيْهَا الْحَمْدَ، بَلْ زَعَمَ أَنَّ ذَلِكَ يَكُونَ قَدَّرَهُ لِحَكْمَةً بَالِغَةٍ يَسْتَحِقُّ عَلَيْهَا الْحَمْدَ، بَلْ زَعَمَ أَنَّ ذَلِكَ لِمَشِيئَةٍ مُجَرَّدَةٍ فَ ﴿ ذَلِكَ ظَنُّ النِّينَ كَفَرُواْ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ النَّارِ ﴿ اللَّهُ لِللّهِ ظَنَّ السَّوْءِ فِيمَا يَخْتَصُّ بِهِمْ، السَّوْءِ فِيمَا يَخْتَصُّ بِهِمْ، وَلاَ يَسَلَمُ مِنْ ذَلِكَ إِلاَّ مَنْ عَرَفَ اللهَ وَأَسْمَاءَهُ وَعِنْمَا يَغْمَلُهُ بِغَيْرِهِمْ، وَلاَ يَسَلَمُ مِنْ ذَلِكَ إِلاَّ مَنْ عَرَفَ اللهَ وَأَسْمَاءَهُ وَصَفَاتِهِ وَمُوجَبَ حِكْمَتِهِ وَحَمْدِهِ وَوَعْدِهِ الصَّادِقِ.

فَلْيَعْتَنِ اللَّبِيبُ النَّاصِحُ لِنَفْسِهِ بِهذَا، وَلْيَتُبُ إِلَى اللهِ وَيَسْتَغْفِرْهُ مِنْ ظَنَّه برَبِّه ظَنَّ السَّوْءِ.

وَلَوْ فَتَشْتُ مَنْ فَتَشْتَ لَرَأَيْتَ عِنْدَهُ تَعَنَّتاً عَلَى الْقَدَرِ وَمَلَامَةً لَهُ، وَأَنَّهُ كَانَ يَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ كَذَا وكَذَا، فَمُسْتَقِلٌ ومُسْتَكْثِرٌ، وَفَتِّشُ نَفْسَكَ هَلْ أَنْتَ سَالِمُ؟

### فَإِنْ تَنْجُ مِنْهَا تَنْجُ مِنْ ذِي عَظِيمَةٍ وإِلاَّ فَإِنِّسِي لاَ إِخَالُكَ نَاجِيا»

قال ابنُ القيمِ: أي: في زادِ المعادِ في الكلامِ على ما تضمَّنتُهُ وقعةُ أُحدٍ، ومناسبةُ ذكرِ كلامِهِ هنا توضيحُ معنى الآيةِ الكريمةِ.

فُسرَ هذا الظنّ : أي المذكورَ في قولِهِ تعالى : ﴿ يَظُنُّونَ بِٱللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ﴾ [آل عمران : ١٥٤].

سيضمحلُّ: أي: يـذهـبُ ويتـلاشــلى حتَّــى لا يبقَــى لَــهُ أثــرُّ. والاضمحلالُ: ذهابُ الشيءِ.

فَفُسِّرَ: أي: فُسِّرَ هذا الظنُّ بثلاثةِ تفاسيرَ.

بإنكارِ الحكمةِ: أي: أنَّ ما أجرَاهُ فِي وقعةِ أحدِ لم يَكُنْ لحكمةِ بالغةِ وهي التي أشارَ إليها بقولِه تعالى: ﴿ وَلِيَبْتَلِى ٱللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيَبْتَلِى ٱللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمْجَّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمُ إِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ﴾ [آل عمران: ١٥٤].

وإنكارِ القدرِ: أي: أنَّهم لَوْ أطاعونا ولَمْ يخرجوا ما قُتِلُوا.

وإنكارِ أن يُتمَّ أمرُ رسولِهِ: حيثُ ظنُّوا أنَّ المشركين لمَّا ظهروا تلك الساعة أنَّها الفاصلة وأنَّ الإسلامَ قد بادَ أهلُهُ.

في سورة الفتح: أي: الظنّ الذي ذكرَهُ اللهُ عَنِ المنافقين والمشركين في سورةِ الفتحِ في قولِهِ تعالى: ﴿.. الظّاآتِينَ باللّهِ ظَنَ السَّوّةِ.. ﴾ [الفتح: ٦].

يديلُ الباطلَ: أي: يجعلُ لَهُ الدولةَ والغلبةَ.

تعنتاً على القدر: أي: اعتراضاً وافتراضاً عليه.

فمستقلُّ ومستكثرٌ: أي: مِنْ هذا الاعتراضِ على القدرِ.

فإنْ تَنْجُ منها: أي: مِنْ هذه الخصلةِ.

تنجُ من ذِي عظيمةٍ: أي: مِنْ أمرٍ ذِي مصيبةٍ عظيمةٍ.

إِخَالُكَ: بكسرِ الهمزةِ أي أظنُّكَ.

ناجياً: مِنَ الاعتراضِ على القدرِ.

### بَابُ مَا جَاءَ فِي مُنْكِرِي الْقَدَر

مناسبةُ البابِ لكتابِ التوحيدِ: أنَّه لمَّا كان توحيدُ الربوبيةِ لا يتمُّ إلا بإثباتِ القدرِ، والإيمان به ذكرَ المصنفُ مَا جَاءَ مِنَ الوعيدِ فِي إنكارِهِ؛ تنبيهاً على وجوبِ الإيمانِ به.

مَا جَاءَ في مُنكِري القدرِ: أي: مِنَ الوعيدِ الشديدِ. والقَدَرُ: بفتحِ القافِ والدالِ: ما يُقْدِّرُهُ اللهُ مِنَ القضاءِ وما يَجْرِي فِي الكونِ.

أُحُدٍ: بِضَمَّتَيْنِ جبلٌ بقربِ مدينةِ النبيِّ ﷺ من جهةِ الشام.

ثم استُدلَّ بقولِ النبيِّ ﷺ: أي: لمَّا سألَه جبريلُ عَنِ الإيمانِ. ووجْهُ الاستدلالِ: أَنَّ النبيَّ ﷺ عدَّ الإيمانَ بالقدرِ مِنْ أَركانِ الإيمانِ فمنْ أَنكرَهُ لم يكُنْ مؤمناً متقياً واللهُ لا يقبلُ إلاَّ مِنْ المتَّقين.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم (۸) وأبو داود برقم (٤٦٩٥)، والترمذي برقم (٢٦١٣)، وابن ماجه برقم (٦٣).

المعنى الإجماليُّ للأثرِ: أنَّ عبدَ اللهِ بِنَ عمرَ ـ رضي الله عنهما ـ لمَّا بلغَهُ أَنَّ قوماً يُنْكِرُون القدرَ، بيَّن أَنَّهم بهذا الاعتقادِ الفاسِدِ قد خرجوا مِن الدينِ؛ حيثُ أنكروا أصلاً من أصولِهِ، واستدلَّ على ذلِكَ بحديثِ الرسولِ عَلَيْ الذي وَردَ فيه أنَّ الإيمانَ بالقدرِ أحدُ أركانِ الإيمانِ الستةِ التي يجبُ الإيمانُ بها جميعاً؛ فمن جَحَدَ بعضَهَا فهو كافرُ بالجميع.

مناسبةُ الأثرِ للبابِ: بيانُ حكم منكرِي القدرِ.

ما يُستفادُ مِنَ الأثرِ:

١ \_ أنَّ إنكارَ القدر كفرٌ.

٢ \_ أنَّ الأعمالَ الصالحةَ لا تُقبلُ إلاَّ مِنَ المؤمِن.

٣ \_ الاستدلالُ على الأحكامِ مِنَ الكتابِ والسنةِ .

وَعَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ: أَنَّهُ قَالَ لَابْنِهِ: يَا بُنَيَّ إِنَّكَ لَنْ تَجِدَ طَعْمَ الإِيمَانِ حَتَّى تَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابِكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَكَ، وَمَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَكَ، وَمَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبِكَ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: «إِنَّ أَوَّلَ مَا خَطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبِكَ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: «إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللهُ الْقُلَمَ، فَقَالَ لَهُ: اكْتُبْ. فَقَالَ: رَبِّ، وَمَاذَا أَكْتُبُ؟ قَالَ: كَتُبْ مَقَادِيرَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى تَقُومَ السَّاعَةُ». يَا بُنَيَّ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ مَوْلُ: «مَنْ مَاتَ عَلَى غَيْر هَذَا؛ فَلَيْسَ مِنِيً».

وَفِي رِوَايَةٍ لأَحْمَدَ: ﴿إِنَّ أُوَّلَ مَا خَلَقَ اللهُ الْقَلَمَ، فَقَالَ لَهُ: اكْتُبْ، فَجَرى فِي تِلْكَ السَّاعةِ بِمَا هُوَ كَائِنٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ».

وَفِي رِوَايَةٍ لَاِبْنِ وَهْبِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «فَمَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِالقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ؛ أَحْرَقَهُ اللهُ بِالنَّارِ».

التراجمُ:

١ ـ قال النبي عَلَيْة وهو مِنْ
 كبار التابعين، ومات بعد السبعين رحمه الله.

٢ ـ ابنُ وهب: هو عبدُ اللهِ بنُ وهبِ بنِ مسلمِ المصريُّ الثقةُ الفقيهُ
 صاحبُ مالِكِ وُلِدَ سنة ١٢٥هـ وتوفي سنة ١٩٧هـ رحمه اللهُ.

طعمَ الإيمانِ: أي: حلاوَتَهُ؛ فإنَّ له حلاوةً وطعماً مَنْ ذاقَهُمَا تسلَّى عَنِ الدنيا ومَا عَلَيْهَا.

مَا أَصَابِكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَكَ . . . إلخ: أي: أنَّ مَا قُدِّرَ عَلَيك مِنَ الخير والشرِّ فلن يتجاوزكَ وما لم يُقدَّرْ عليك فلن يصيبَكَ .

سمعتُ رسولَ اللهِ. . . إلخ: هذا استدلالٌ مِنْ عبادَة على ما سَبَقَ . إنَّ أولَ ما خلقَ اللهُ القلمَ: أي: هو أولُ شيءٍ خلقَهُ اللهُ قبل خلقِ السمواتِ والأرضِ، وليسَ هو أولَ المخلوقاتِ مطلقاً.

من ماتَ على غير هذا: أي: على غير الإيمانِ بالقدرِ.

فليس مِنِّي: أي: أَنا بريءٌ منه؛ لأنَّه منكرٌ لعلم اللهِ القديمِ بأفعالِ العبادِ ومَنْ كَان كَذَلِكَ فهو كَافِرٌ.

مَنْ لَمْ يؤمنْ بالقدرِ: أي: بما قدَّرَه اللهُ وقَضَاءُ في خلقِهِ.

أُحرقَهُ اللهُ بالنارِ: لكفرِهِ وبدعتِهِ؛ لأنَّه جحدَ قدرةَ اللهِ التامةَ ومشيئتَهُ النافذَةَ وخلقَهُ لكلِّ شيءٍ وكذَّب بكتبِهِ ورسلِهِ.

المعنى الإجماليُّ للأثرِ: أنَّ عبادَةَ بنَ الصامتِ ـ رضي الله عنه ـ يُوصِي ابنَهُ الوليدَ بالإيمانِ بالقدرِ خيرِهِ وشرِّهِ، ويبينُ له ما يترتبُ على الإيمانِ بهِ مِنَ الثمراتِ الطيبةِ والنتائِجِ الحسنةِ في الدنيا والآخرةِ، وما يترتبُ على إنكارِ القدرِ مِنَ الشرورِ والمحاذِيرِ في الدنيا والآخرةِ، ويستدلُّ على ما يقولُ بسنةِ الرسولِ ﷺ التي تثبتُ أنَّ اللهَ قَدَّرَ المقادِيرَ وأمرَ القلمَ بكتابَتِهَا قبلَ وجودِ هذه المخلوقاتِ، فلا يقعُ في الكونِ شيءٌ إلى قيام الساعةِ إلاَّ بقضاءِ وقدرِ.

مَناسبةُ الأثرِ للبابِ: أنَّ فيه وجوبَ الإِيمانِ بالقدرِ، والتحذيرَ مِنْ إِنكارِهِ والكفرِ بهِ، وبيانَ الوعيدِ المترتب على ذلِكَ.

ما يُستفادُ مِنَ الأثر:

- ١ \_ وجوبُ الإِيمانِ بالقدرِ .
- ٢ \_ الوعيدُ الشديدُ المترتبُ على إنكارِ القدرِ.
- ٣ \_ إثباتُ القلم وكتابةُ المقادِيرِ الماضيةِ والمستقبلةِ به إلى قيام الساعةِ .

وَفِي المُسْنَدِ وَالسُّنَنِ عَنِ ابْنِ الدَّيْلَمِيِّ قَالَ: "أَتَيْتُ أَبِيَّ بْنَ كَعْبِ، فَقُلْتُ: فِي نَفْسِي شَيءٌ مِنَ الْقَدَرِ؛ فَحَدِّ بْنِي بِشَيءٍ، لَعَلَّ اللهُ يُذْهِبُهُ مِنْ قَلْبِي. فَقَالَ: لَوْ أَنْفَقْتَ مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَبَاً؛ مَا قَبِلَهُ اللهُ مِنْكَ حَتَّى تُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ، وَتَعَلْمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئكَ، مِنْكَ حَتَّى تُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ، وَتَعَلْمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئكَ، وَلَوْ مِتَّ عَلَى غَيْرِ هَذَا؛ لَكُنْتَ مِنْ وَمَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيْبِكَ، وَلَوْ مِتَ عَلَى غَيْرِ هَذَا؛ لَكُنْتَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ. قَالَ فَأَتَيْتُ عَبْدَ اللهِ بْنَ مَسْعُودٍ وَحُذَيْفَةَ بْنَ الْيَمَانِ وَزَيْدَ مُنْ ثَابِتٍ؛ فَكُلُّهُمْ حَدَّثِنِي بِمثْلِ ذَلِكَ عَنِ النَّبِيِّ عَيْلِاً " حَدِيثٌ مَنْ النَّبِيِّ عَلَى عَيْرِ مَدُا اللهِ عَنْ النَّبِيِّ عَلَى اللَّهِ عَنْ النَّي عَنِي الْمَانِ وَزَيْدَ مَحْدِيخٌ رَوَاهُ الْحَاكِمُ فِي صَحِيحِه.

التراجِمُ: ابنُ الديلميُّ هو: عبدُ اللهِ بنُ فيروزِ الديلميُّ ثقةٌ مِنْ كبارِ التابِعَين. وأبوهُ فيروزُ قاتلُ الأسودِ العنسيِّ الكذابِ.

وفي المسندِ والسننِ: أي: في مسندِ الإِمامِ أَحمدَ وسننَ أبي داودَ وابنِ ماجَهْ.

في نفِسي شيءٌ مِنَ القدرِ: أي: شكٌ واضطرابٌ يؤدِّي إلى جحدٍ. لو أنفقتَ... إلخ: هذا تمثيلٌ لا تحديدَ.

حتَّى تؤمنَ بالقدرِ: أي: بأنَّ جميعَ الأمورِ كائنةٌ بقضاءِ اللهِ وقدرِهِ. ولو متَّ على غيرِ هذا: أي: على غيرِ الإيمانِ بالقدرِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود برقم (٤٦٩٩)، وابن ماجه برقم (۷۷)، وأحمد في المسند (۱/۱۸۲، ۱۸۳، ۱۸۵، ۱۸۹)، وابن حبان كما في موارد الظمآن برقم (۱۸۱۷).

لكنتَ مِنْ أهلِ النارِ: أي: لأنكَ جحدتَ ركناً مِنْ أَرْكانِ الإِيمانِ، ومن جَحَدَ واحداً منها فقد جَحَدَ جميعَهَا.

المعنى الإجماليُّ للأثرِ: يخبرُ عبدُ اللهِ بنُ فيروزِ الديلميُّ أنَّه حدث في نفسِهِ إشكالٌ في أمرِ القدرِ، فخشي أَنْ يُفْضِي به ذلِكَ إلى جحودِهِ، فذهبَ يسألُ أهلَ العلمِ مِنْ صحابَةِ رسولِ اللهِ؛ لحلِّ هذا الإشكالِ وهكذا ينبغي للمؤمنِ أَنْ يسألَ العلماءَ عَمَّا أُشْكِلَ عليه عَملًا بقولِ اللهِ تعالى: ﴿ . . فَسَعَلُوا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لا تَعْلَمُونَ إِنَّ . . ﴾ [سورة النحل ٤٣] فأفتاهُ هؤلاءِ العلماءُ كلُّهُم بأنَّه لا بُدَّ مِنَ الإيمانِ بالقضاءِ والقدرِ . وأنَّ مَنْ ماتَ وهو لا يؤمنُ به كَانَ مِنْ أهلِ النارِ .

مناسبة ذكر الأثر في الباب: بيانُ أنَّ الإِيمانَ بالقدرِ أمرٌ حتمٌ، وأنَّه هو الذي رَوَاهُ الصحابة عَنْ نبيِّهم ﷺ.

ما يُستفادُ مِنَ الأَثرِ:

١ - الوعيدُ الشديدُ على مَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بالقدرِ.

٢ \_ سؤالُ العلماءِ عَمَّا أُشْكِلَ مِنْ أُمورِ الاعتقادِ وغيرِهِ.

٣ \_ أنَّ مِنْ وظيفةِ العلماءِ كشفَ الشبهاتِ ونشرَ العلم بينَ الناسِ

### بَابُ مَاجَاءَ في المُصَوِّرين

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً \_ رَضِيَ اللهُ عنه \_ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ : «قَالَ اللهُ ﷺ : «قَالَ اللهُ تَعَالَى : وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ ذَهَبَ يَخْلُقُ كَخَلْقِي ؛ فَليَخْلُقُوا ذَرَّةً ، أَوْلِيَخْلُقُوا شَعِيرةً » (١) أَخْرَجَاهُ . ذَرَّةً ، أَوْلِيَخْلُقُوا شَعِيرةً » (١) أَخْرَجَاهُ .

مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد: لَمَّا كان التصويرُ وسيلة الشركِ المضادُ للتوحيدِ، ناسبَ أَن يعقدَ المؤلفُ هذا البابَ؛ لبيان تحريمِهِ وما وَرَدَ فِيه مِنَ الوعيدِ الشديدِ.

مَا جَاءَ فِي المصوِّرين: أي: مِنَ الوعيدِ الشديدِ.

ومن أظلمُ: أي: لا أحدَ أظلمُ منه.

يخلُقُ كَخَلْقِي: أي: لأنَّ المصورَ يُضَاهِي خلقَ اللهِ.

فليخلقوا: أمرُ تعجيز وتحدِّ وتهديدٍ.

ذرةً: هي: النملةُ الصغيرةُ.

أو ليخلُقُوا: تعجيزٌ آخر.

حبةً: أي: حبةَ حنطةِ فيها طعمُ ومادةُ نباتٍ وإنتاجٍ .

أو ليخلُقُوا: تعجيزٌ آخر.

شعيرةً: نوعٌ آخر مِنَ الحبوبِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٥٩٥٣)، ومسلم برقم (٢١١١).

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يروي النبيُّ ﷺ عن ربِّه عزَّ وجلَّ أنَّه يقولُ: لا أحدَ أشدُّ ظلماً ممّن يصورُ الصورَ على شكلِ خلقِ اللهِ؛ لأنَّه بذلِكَ يحاولُ مشابهة اللهِ في فعلِهِ، ثم يتحدَّاه اللهُ عزَّ وجلَّ ويبيِّنُ عجزَهُ عَنْ أَن يخلقَ أصغر شيءٍ من مخلوقاتِهِ وهو الذَّرة، بل هو عاجزٌ عن أن يخلقَ ما هو أدنى مِنْ ذلِكَ وهو الجمادُ الصغيرُ، ومع ذلك لا قدرة لهم على ذلِكَ كلِّه؛ لأنَّ اللهَ هو المتفردُ بالخلقِ.

مناسبة ذكر هذا الحديثِ في البابِ: أنَّه يدلُّ على تحريمِ التصويرِ ، وأنَّه مِنْ أظلمِ الظلمِ .

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ - تحريمُ التصويرِ، وبأي وسيلة وجد وأنَّ المصورَ مِنْ أظلمِ
 الظالِمِين.

٢ ـ وصفُ اللهِ أنه يتكلمُ.

٣ \_ أنَّ التصويرَ مضاهاةٌ لخلقِ اللهِ، ومحاولةٌ لمشاركتِهِ في الخلقِ.

٤ - أنَّ القدرةَ على الخلقِ مِنْ خصائِصِ اللهِ سبحانَهُ وتَعَالَى.

وَلَهُمَا عَنْ عَائِشَةَ \_ رضي اللهُ عنها \_ : أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ : «أَشَدُّ النَّاسِ عَذَاباً يَوْمَ الْقِيَامَةِ الَّذِينَ يُضَاهِئُونَ بِخَلْقِ اللهِ»(١).

ولهما: أي: البخاريِّ ومسلم.

يُضَاهِئُونَ بِخلقِ اللهِ: أي: يُشَاِّبِهُونَ بِمَا يَصْنَعُونَهُ مَا يَصْنَعُهُ اللهُ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ ﷺ خبراً معناه: النهيُ والزجرُ، أَنَّ المصورين أشدُّ الناسِ عذاباً في الدارِ الآخرةِ؛ لأنَّهم أقدَمُوا على جريمةٍ شنعاءَ وهي صناعتُهُمْ مَا يَشَابِهُ لخلقِ اللهِ في صناعةِ الصورِ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّه يُدَلُّ على شدةِ عقوبةِ المصورين، مِمَّا يفيدُ أنَّ التصويرَ جريمةٌ كُبْرىٰ.

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ ـ تحريمُ التصويرِ بجميعِ أشكالِهِ وبأي وسيلةوجد، وأنَّه مضاهاةٌ لخلق الله.

٢ \_ أنَّ العذاب يوم القيامة يتفاوتُ بحسبِ الجرائِم.

٣ ـ أنَّ التصويرَ من أعظمِ الذنوبِ، وأنَّه مِنَ الكبائِرِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٢٤٧٩)، ومسلم برقم (٢١٠٧).

وَلَهُمَا عَن ابْنِ عَبَّاس ـ رَضِي الله عنهما ـ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَنَهُمَا عَن ابْنِ عَبَّاس ـ رَضِي الله عنهما ـ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَنْهُ يَقُولُ: «كُلُّ مُصَوَّرٍ فِي النَّارِ، يُجْعَلُ لَهُ بِكُلِّ صُورَةٍ صَوَّرَهَا نَفْسُ يُعَذَّبُ بِهَا فِي جَهنَّمَ» (١). وَلَهُمَا عَنْهُ مَرْفُوعاً: «مَنْ صَوَّرَ ضَوَّرَ فُوعاً: هَنْ مَنْ صَوَّرَ صُورةً فِي الدُّنْيَا؛ كُلِّفَ أَنْ يَنْفُخَ فِيهَا الروحَ، وَلَيْسَ بِنَافِخِ» (٢).

كلُّ مصورٍ : أي : لِذِي روحٍ .

في النارِ: لتعاطِيه ما يُشْبِهُ مَّا انفَرَدَ اللهُ بِهِ مِنَ الخلقِ والاختراع.

يَجعلُ لَهُ بكلِّ صورةٍ نفسٌ يُعذَّبُ بها: الباءُ بمعنى (في) أي: يُجعلُ لَهُ فِي كلِّ صورةٍ روحٌ تُعذِّبُهُ نفسُ الصورةِ التي جُعلِتْ فِيها الروحُ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ ﷺ أنَّ مآلَ المصورين يومَ القيامَةِ إلى النارِ، يُعذَّبُونَ فيها بأشدِّ العذابِ بأنْ تُحْضَرَ جميعُ الصورِ التي صورَّوهَا في الدنيا، فيُجعلُ فِي كُلِّ صورة منها روحٌ ثمَّ تُسلَّطُ عليه بالعذابِ في نارِ جهنَّمَ، فيعذبُ بما صنعتْ يدُّهُ والعياذُ باللهِ. ومن تعذيبِهِ أيضاً أن يكلَّف ما لا يَطِيقُ وهو نفخُ الروح في الصورةِ التي صورَّهَا.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فِيه دلَيلًا على تحريمِ التصويرِ ووعيدِ المصورين.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ ـ تحريمُ التصويرِ وأنَّه مِنَ الكبائرِ .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٢٢٢٥)، ومسلم برقم (٢١١٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم (٩٦٦٣)، ومسلم برقم (٢١١٠/١٠١).

- ٢ تحريمُ التصويرِ بجميعِ أنواعِهِ: تماثيلَ أو نقوشٍ، وسواءً كان رسماً باليدِ أو التقاطأ بآلةِ التصويرِ الفوتوغرافيةِ، إذا كانت الصورةُ مِنْ ذواتِ الأرواح، إلا ما دَعَتْ إليه الضرورةُ.
  - ٣ ـ تحريمُ التصويرِ لأيِّ غرضٍ كَانَ إلا لدفع ضرورةٍ.
- ٤ في الرواية الأخيرة دليلٌ على طولِ تعذيبِ المصورين وإظهارِ
   عجزهِم.
  - ٥ \_ فيها أَنَّ الخلقَ ونفخَ الروح لا يقدِرُ عليهما إلاَّ اللهُ تَعَالَى .

وَلِمُسْلِمٍ عَنْ أَبِي الْهَيَّاجِ؛ قَالَ: قَالَ لِي عَلِيٌّ - رضي الله عنه \_: «أَلَّا أَبْعَثُكَ عَلَى مَا بَعَثَنِي عَلَيْهِ رَسُولُ اللهِ ﷺ: أَنْ لاَ تَدَعَ صُوْرَةً إِلاَّ طَمَسْتَهَا وَلاَ قَبْراً مُشْرِفاً إِلاَّ سَوَّيْتَهُ (١).

التراجم: أبو الهيَّاجِ هو: حيَّانُ بنُ حصينِ الأسديُّ تابعيٌّ ثقةٌ.

ألاً: أداةُ تنبيهِ.

أبعثكُ: أوجِّهُكَ.

لاتَدَع: لا تَتْرُك.

إلاَّ طمسْتَهَا: أي: أزلْتَهَا ومحَوْتَهَا.

مُشْرِفاً: أي: مُرْتَفِعاً.

إِلاَّ سَوَّيْتَهُ: أي: جَعَلْتَهُ مساوياً للأَرضِ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يعرضُ أميرُ المؤمنين عليُّ بنُ أبي طالب ـ رضي اللهُ عنه ـ على أبي الهياجِ أنْ يوجِّههُ إلى القيامِ بالمهمةِ التي وجَّههُ رسولُ اللهِ ﷺ للقيامِ بِها وهي: إزالةُ الصورِ ومحوُها؛ لِمَا فِيهَا مِنَ المضاهاةِ لخلقِ اللهِ والافتتانِ بها بتعظيمِهَا؛ مما يؤولُ بأصحابِهَا إلى الوثنيةِ .

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم (۹٦٩)، وأبو داود برقم (٣٢١٨)، والترمذي برقم (٩٦٩)، وأحمد (١/ ٩٦) ١٢٩).

وتسويةُ القبورِ العاليةِ حتَّى تصيرَ مساويةً للأرضِ؛ لِمَا فِي تعْلَيْتِهَا مِنَ الافتتانِ بِأُصحابِهَا واتخاذِهِم أنداداً للهِ في العبادةِ والتعظيم.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّه يدلُّ على وجوبِ طمسِ الصورِ وإتلافِهَا.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ - تحريمُ التصويرِ ووجوبُ إزالةِ الصورِ ومحوِهَا بجميعِ
 أنواعِهَا.

٢ - التواصِي بالحق والأمر بالمعروف والنهي عَنِ المنكرِ
 وتبليغ العلم.

- ٣ تحريمُ رفع القبورِ ببناءٍ أو غيرِهِ ؛ لأنَّه مِنْ وسائِلِ الشركِ.
  - ٤ وجوبُ هدم القبابِ المبنيةِ على القبور.
  - أن التصوير مثل البناء على القبور وسيلة إلى الشرك.
    - \* \* \*

# بَابُ مَاجَاءَ فِي كَثْرَةِ الحَلِفِ

وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ . . وَاحْفَظُوٓا أَيْمَنَكُمُّمْ . . . ﴾ [المائدة: ٨٩] . عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ \_ رَضِي اللهُ عنه \_ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ : «الْحَلِفُ مَنْفَقَةٌ لِلسَّلْعَةِ مَمْحَقَةٌ لِلْكَسْبِ» (١) أَخْرَجَاهُ .

مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد: أنَّ مِنْ كمالِ التوحيدِ احترامَ اللهِ وعدمَ امتهانِهِ بكثرةِ الحلفِ؛ لأنَّ ذلِكَ يدلُّ على الاستخفافِ بِهِ وعدم التعظيم لَهُ.

مَا جَاءَ فِي كثرةِ الحلفِ: أي: مِنَ النهي عَنْهُ، والحَلِفُ: بفتحِ الحاءِ وكسر اللام: اليمينُ.

واحفَظُوا أَيمانَكُم: أي: لا تَحْلِفُوا، وقِيلَ: لا تَتْرُكُوها بغيرِ تَكفير، وقِيلَ: لا تَتْرُكُوها بغيرِ تكفير، وقِيلَ: لا تحنَثُوا.

مَنفَقةٌ: بفتحِ الميمِ والفاءِ مفعلةٌ مِنَ النَّفَاقِ بفتحِ النونِ وهو: الرواجُ.

للسِّلعةِ: بكسرِ السينِ: المتاعُ.

مَمْحَقةٌ: بفتح الميم والحاءِ مِنَ المَحقِ وهو: النقصُ والمحورُ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يحذِّرُ عَلَيْ مِنَ التهاوُنِ بالحلفِ وكثرةِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٢٠٨٧)، ومسلم برقم (١٦٠٦).

استعمالِه؛ لترويج السلَع وجلبِ الكسبِ؛ فإنَّ الإِنسانَ إذا حَلَفَ على سلعةٍ أنَّه أُعْطِيَ فِيهَا كَذَا وَكَذَا أَوْ أَنَّه اشترَاهَا بكذا وهو كاذبُ فقد يظنُه المشتري صادقاً فِيمَا حلفَ عليه فيأخُذُهَا بزيادةٍ على قيمتِهَا تأثراً بيمينِ المشتري وهو إنما حلفَ طَمَعاً في الزيادة؛ فيكونُ قَدْ عَصَى اللهَ، فيعاقبُ بمحقِ البركةِ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه التحذيرَ مِنَ استعمالِ الحلفِ؛ لأجلِ ترويجِ السلَعِ، وبيانَ مَا يترتبُ على ذلِكَ مِنَ الضرَرِ.

### ما يُستَفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ التحذيرُ مِنَ استعمالِ الحلفِ؛ لأجلِ ترويج السلَعِ؛ لأنَّ ذَلِكَ المتهانُ لاسم اللهِ تعالى وهو ينقصُ التوحيدَ.
  - ٢ \_ بيانُ ما يترتبُ على الأيمانِ الكاذِبَةِ مِنَ المضارِّ.
  - ٣ \_ أنَّ الكسبَ الحرامَ وإنْ كَثُرَتْ كمّيتُهُ فإنَّه منزوعُ البركةِ لا خيرَ فِيهِ.

وَعَنْ سَلْمَانَ ـ رَضِي اللهُ عنه ـ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «ثَلاَثَةٌ لاَ يُكَلِّمُهُمُ اللهُ وَلاَ يُزكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ آلِيمٌ: أُشَيْمِطٌ زَانٍ، وَعَائِلٌ مُسْتَكْبِرٌ، وَرَجُلٌ جَعَلَ اللهَ بِضَاعَتَهُ، لاَ يَشْتَرِي إلاَّ بِيمِينِهِ، وَلاَ يَبيعُ إلاَّ بِيمِينِهِ، وَلاَ يَبيعُ إلاَّ بِيمِينِهِ، وَلاَ يَبيعُ إلاَّ بِيمِينِهِ، وَلاَ يَبيعُ إلاَّ بِيمِينِهِ» (1) رَوَاهُ الطَّبَرانيُّ بسَنَدِ صَحِيحٍ.

التراجمُ: سلمانُ لعلَّهُ أبو عبدِ اللهِ: سلمانُ الفارسيُّ، أصلُهُ مِنْ أصبهانَ أو رامَ هرمزَ، أسلمَ عندَ قدومِ النبيِّ ﷺ المدينةَ وشهدَ الخندقَ وغيرَهَا توفي سنةَ ٣٦هـ رضي اللهُ عنه.

لا يكلِّمُهُمُ اللهُ : هذا وعيدٌ شديدٌ في حقِّهِم ؛ لأنَّه سبحَانَهُ يكلِّمُ أهلَ الإيمانِ .

ولا يزكِّيهم: أي: لا يُثنِني عليهم ولا يطهِّرَهُم مِنْ دنسِ الذنوبِ.

ولهم عذابٌ أليمٌ: موجعٌ؛ لأنَّهم لما عَظُمَ ذَنبُهُم عَظُمَتْ عُظُمَتْ عُظُمَتْ عُظُمَتْ عُظُمَتْ عُظُمَتْ عُظُمَتْ

أَشْيِمطٌ: تصغيرُ أَشْمطَ وهو الذي في شَعْرِهِ شَمطٌ أي شيبٌ وصُغِّرَ تحقيراً لَهُ.

زَانِ: أي: يرتكبُ فاحشةَ الزنا مع كبر سنّه.

وعائلٌ مستكبرٌ: العائلُ: الفقيرُ أي: يتكبَّرُ مع أنَّه فقيرٌ، والكبرُ: بطرُ الحقِّ وغمطُ الناس.

جعلَ اللهَ بضاعَتَهُ: أي: جعلَ الحلفَ باللهِ بِضاعةً لهُ؛ لكثرةِ

 <sup>(</sup>١) قال الهيثمي في مجمع الزوائد (٤/ ٧٨)، رواه الطبراني في الثلاثة ورجاله رجال الصحيح.

استعمالِهِ في البيع والشراءِ.

المعنى الإجمالي: يخبرُ عَلَيْ عن ثلاثةِ أصنافٍ مِنَ العُصاةِ يُعاقبون أشدَّ العقوبةِ، لشناعةِ جرائِمِهم.

أحدهم: من يرتكبُ فاحشةَ الزنا مع كبرِ سنّه؛ لأن داعي المعصيةِ ضعيفٌ في حقّه، فدلَّ على أن الحاملَ له على الزنا محبةُ المعصيةِ والفجور، وإن كان الزنا قبيحاً من كُلِّ أحدٍ، فهو من هذا أشدُّ قبحاً.

الثاني: فقيرٌ يتكبرُ على الناسِ، والكبرُ وإن كان قبيحاً من كُلِّ أحدٍ؛ لكن الفقير ليس له مِنَ المالِ ما يدعوه إلى الكبرِ فاستكبارُهُ مع عدمِ الداعِي إليه يدلُّ على أنَّ الكبرَ طبيعةٌ له.

الثالث: من يجعل الحلف بالله بضاعة له يكثر من استعماله في البيع والشراء فيمتهن اسم الله ويجعله وسيلة لاكتساب المال.

مناسبة الحديث للباب: أنَّ فيه التحذيرَ من كثرة الحلفِ في البيعِ والشراء.

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ التحذيرُ من كثرةِ استعمالِ الحلفِ في البيعِ والشراءِ، والحثُ على توقيرِ اليمينِ واحترام أسماءِ اللهِ سبحانه.
  - ٢ ـ إثباتُ الكلام للهُ وأنه يكلِّمُ من أطاعَه ويُكْرِمُه بذلك .
    - ٣ التحذيرُ مِنْ جريمةِ الزنا السيما من كبير السنِّ.
      - ٤ \_ التحذيرُ من الكبرِ لاسيما في حقِّ الفقير.

وَفِي الصَّحِيحِ عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنِ ـ رضي اللهُ عنه ـ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «خَيْرُ أُمَّتِي قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ». قَالَ عِمْرَانُ: فَلَا أَدْرِي أَذَكَرَ بَعْدَ قَرْنِهِ مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلَاثاً. يَلُونَهُمْ إِنَّ بَعْدَكُمْ قَوْماً يَشْهَدُونَ وَلاَ يُسْتَشْهَدُون، وَيَخُونُونَ وَلاَ يُسْتَشْهَدُون، وَيَخُونُونَ وَلاَ يُؤْتَمَنُونَ، وَيَنْذُرُونَ وَلاَ يُوفونَ، وَيَظْهَرُ فِيهِمُ السِّمَنُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

في الصحيح: أي: صحيح مسلم.

قَرْنِي: أي َ: أهل قرنِي وَهمُ الصّحابةُ، والقرنُ: كلُّ طبقةٍ مِنَ النّاس مقترنين في وقتٍ.

ثم الذين يَلُونَهُم: وهم: التابعون.

ثم الذين يلونهم: وهم: تابعو التابعين.

يشهدون: أي: شهادةَ الزورِ.

ولا يستشهدون: أي: لا يُطلبُ مِنهمُ الشهادةُ؛ لفسقِهِم أو لاستخفافِهم بأمرِهَا وعدم تحرِّيهم الصدقَ.

وَيَخُونُونَ : أي : يخونونَ مَن ائتَمَنَهُمْ .

ولا يُؤْتَمَنُونَ: أي: لا يَأْتَمِنَهُمُ الناسُ لظهور خيانتِهِمْ.

وينذُرُون لا يُوفُون: أي: لا يُؤدُّونَ ما وَجَبَ عليهم بالنذرِ.

ويظهرُ فيهمُ السمنُ: السمنُ كثرةُ اللحمِ، وذلك لِتَنَعُّمِهِمْ وغفلَتِهِم عَن الآخرةِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٢٦٥١)، ومسلم برقم (٢٥٣٥).

المعنى الإجماليُّ: يخبرُ عَلَيْ أَنَّ خيرَ هذه الأمةِ القرونُ الثلاثةُ وَهُمُ: الصحابةُ، والتابعون، وأتباعُ التابعين؛ لظهورِ الإسلامِ فيهم، وقُرْبِهِم مِنْ نورِ النبوةِ. ثم بعدَ هذه القرونِ المفضلةِ يحدثُ الشرُّ في الأمةِ، وتكثرُ البدعُ، والتهاوُنُ بالشهادةِ، والاستخفافُ بالأمانةِ والنذورِ، والتنعمُ في الدنيا، والغفلةُ عَنِ الآخرةِ؛ وظهورُ هذه الأعمالِ الذميمةِ يدلُّ على ضعفِ إسلامِهم.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أَنَّ فيه ذمَّ الذين يَتَسَاهَلُونَ بالشهادَةِ وهي نوعٌ مِنَ اليمين.

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ \_ فضلُ القرونِ الثلاثةِ أو الأربعةِ: الصحابةِ والتابعين وأتباعِهِم.

٢ \_ ذمُّ التسرُّع في الشهادةِ.

٣ - ذُمُّ التهاوُنِ بالنذور ووجوبُ الوفاءِ بها.

٤ - ذمُّ الخيانةِ في الأمانةِ والحثُّ على أدائِهَا.

٥ - ذُمُّ التنعُّمِ والرغبةِ في الدنيا والإعراضِ عَنِ الآخرةِ.

٦ عَلَمٌ مِنْ أَعلامِ نبورتهِ ﷺ حيثُ أُخبرَ بالشّيءِ قبلَ وقوعِهِ فَوَقَعَ كَمَا أُخبَرَ.

وَفِيهِ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ \_ رضي اللهُ عنه \_ أَنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: «خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ثُمَّ يَجِيءُ قَوْمٌ تَسْبِقُ شَهَادَةُ أَحَدِهِمُ يَمِينَهُ، وَيَمِينَهُ شَهَادَتَه»(١). قَالَ إِبْرَاهِيمُ: «كانوا يَضْرِبُوننَا عَلَى الشَّهَادَةِ وَالْعَهْدِ وَنَحْنُ صِغَارُ».

التراجمُ: إبراهيمُ هو: أبو عمرانَ إبراهيمُ بنُ يزيدَ النخعيُّ الكوفيُّ مِنَ التابعين ومِنْ فقهائِهِم، ماتَ سنةَ ٩٦ هـرحمه اللهُ.

تسبِقُ شهادَةُ أحدِهِم يمينَهُ. . . إلخ: أي: يجمعُ بينَ اليمينِ والشهادَة، فتارةٌ تسبقُ هذه وتارةٌ تسبقُ هذه .

كانُوا: أي: التابعون.

يضربُونَنَا على الشهادَةِ... إلخ: أي: لَئِلاَ يعتادُوا إلزامَ أَنفُسِهِمْ بِالعهودِ؛ لِمَا يلزمُ الحالفُ مِنَ الوفاءِ، وكذا الشهادةُ لِئَلاَ يسهلُ عليهم أمرُهَا.

المعنى الإجماليُّ للحديث: يخبرُ ﷺ أن خيرَ هذه الأمةِ القرونُ الثلاثةُ، ثم يأتي مِن بعدِهِم قومٌ يتساهَلُونَ في الشهادةِ واليمينِ؛ لضعفِ إيمانِهِم، فيخفُ عليهم أمرُ الشهادةِ واليمينِ تحمُّلاً وأداءً؛ لقلةِ خوفِهِم مِنَ اللهِ وعدمِ مبالاتِهِم بذلِكَ (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٢٦٥٢)، ومسلم برقم (٢٥٣٣).

<sup>(</sup>٢) فعن أنس رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «لا يأتي على الناس زمان إلا والذي بعده شر منه حتى تلقوا ربكم» أخرجه البخاري برقم (٧٠٦٨).

ويخبرُ إبراهيمُ النخعيُّ عَنِ التابعينِ أَنَّهُم يُلَقَّنُونَ صغارَهُمْ تعظيمَ الشهادَةِ والعهدِ؛ لينشأوا على ذَلِكَ ولا يتساهَلُوا فيهما.

مناسبة الحديثِ للبابِ: أنَّ فيه التحذيرَ مِنَ التساهُلِ باليمينِ والشهادة.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ - أنَّ القرونَ المفضلةَ ثلاثةٌ، وأنَّهُمْ خيرُ هذه الأمةِ.

٢ - ذمُّ التسرع في الشهادَةِ واليمينِ.

٣ - عَلَمٌ مِنْ أَعَلام نبوَّتِهِ ﷺ فإنَّه وُجِدَ ما أَخْبَرَ بِهِ.

٤ - عنايةُ السلفِ بتربيةِ الصغارِ وتأديبِهِم.

# بَابُ مَا جَاءَ فِي ذِمَّةِ اللهِ وذِمَّة نَبِيِّهِ

وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَهَدَتُمْ وَلَا نَنْقُضُواْ ٱلْأَيْمَنَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا ﴾ الآية.

تمامُ الآيةِ: ﴿ وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا ۚ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ۚ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ۚ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ۚ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا

مناسبةُ هذا البابِ لكتابِ التوحيدِ: التنبِيهُ عَلَى أَنَّ الوفاءَ بالعهودِ تعظيمٌ للهِ، وعدمَ الوفاءِ بها عدمُ تعظيم لَهُ؛ فهو قدحٌ فِي التوحيدِ.

مَاجَاءَ في ذمةِ اللهِ: ذمةُ اللهِ هي : العهدُ، وفيه الحثُ على حفْظِهَا والوفاءِ بها إذا أعطيتُ لأحدٍ.

وأوفُوا بعهدِ اللهِ: بالالتزامِ بموجِبهِ مِنْ عقودِ البيعةِ والأيمانِ وغيرها.

ولا تنقُضُوا الأيمانَ: أي: أيمانَ البيعةِ أو مطلقَ الأيمانِ.

بعدَ توكيدِهَا: أي: بعدَ توثِيقِهَا بذكرِ اللهِ تعالى.

وقد جعلتُمُ اللهَ عليكُمْ كَفِيلاً: أي: شاهداً عليكُمْ بِتِلْكَ البيعةِ.

إِنَّ اللهَ يَعَلَمُ مَا تَفْعَلُونَ: أي: مِنْ نقضِ الأيمانِ والعهودِ وهذا تهديدٌ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يأمرُ تَعَالى بالوفاءِ بالعهودِ والمواثيقِ، والمحافظةِ على الأيمانِ المؤكدةِ بذكرِهِ؛ لأنَّهم بذلِكَ جَعَلُوهُ سبحانهُ شاهداً ورقيباً عليهم؛ وهو سبحانهُ يعلمُ أفعالَهُمْ وتصرفاتِهِمْ وَسَيُجَازِيهم

عليها.

مناسبةُ الآيةِ للبابِ: أنَّها تدلُّ على وجوبِ الوفاءِ بالعهودِ، ومنها ما يَجْرِي بينَ الناسِ مِنْ إعطاءِ الذمةِ؛ فإنَّها يجبُ الوفاءُ بها؛ لأنَّها فردُ مِنْ أفرادِ معنىٰ الآيةِ.

#### ما يُستفادُ مِنَ الآية:

- ١ وجوبُ الوفاءِ بالعهودِ والمواثِيقِ.
- ٢ تحريمُ نقضِ العهودِ والأيمانِ الداخِلَة في العهودِ والمواثيقِ.
  - ٣ \_ إثباتُ العلم للهِ سبحانه وأنَّه لا يخفي عليه شيءٌ.
    - ٤ \_ وعيدُ مَنْ نَقضَ العهودَ والمواثيقَ.

عَنْ بُرَيْدَةَ ـ رضي اللهُ عنه ـ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ إِذَا أَمَّرَ أَمِيراً عَلَى جَيْش أَوْ سَرِيَةٍ ؟ أَوْصَاهُ بِتَقْوَى اللهِ ـ تَعَالَى ـ وَمَنْ مَعَهُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ خَيْراً، فَقَالَ: «اغْزُوا بِسْمِ اللهِ، فِي سَبِيلِ اللهِ، قَاتِلُوا مِنَ الْمُسْلِمِينَ خَيْراً، فَقَالَ: «اغْزُوا بِسْمِ اللهِ، فِي سَبِيلِ اللهِ، قَاتِلُوا مَنْ كَفَرَ بِاللهِ، اغْزُوا، وَلا تَغُلُّوا، وَلاَ تَغْدِرُوا، وَلاَ تَغُلُّوا، وَلاَ تَغْدُرُوا، وَلاَ تُمُثَلُّوا، وَلاَ تَعْدِرُوا، وَلاَ تُمْثَلُوا، وَلاَ تَعْدُرُوا، وَلاَ تَعْدُرُوا، وَلاَ تَعْدُرُوا، وَلاَ تَعْدُرُوا، وَلاَ تَعْدُرُوا، وَلاَ تَعْدُرُوا، وَلاَ تَعْدَرُوا، وَلاَ تَعْدِرُوا، وَلاَ تَعْدِرُوا، وَلاَ تَعْدِرُوا، وَلاَ تَعْدِرُوا، وَلاَ يَعْدِرُوا، وَلاَ تَعْدِرُوا، وَلاَ تَعْدِرُوا، وَلاَ اللهِ عَنْهُ اللهِ وَلاَ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وَإِذَا لَقِيتَ عَدُوّكَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ، فَادْعُهُمْ إِلَى ثَلاثِ خِلاَلٍ (أَوْ خِصَالٍ) فَأَيَّتُهُنَّ مَا أَجَابُوكَ: فَأَقْبَلْ مِنْهُمْ، وَكُفَّ عَنْهُمْ: ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الإِسْلاَمِ، فَإِنْ أَجَابُوكَ: فَاقْبَلْ مِنْهُمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الإِسْلاَمِ، فَإِنْ أَجَابُوكَ: فَاقْبَلْ مِنْهُمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى التَّحَوُّلِ مِنْ دَارِهِمْ إِلَى دَارِ الْمُهَاجِرِينَ، وَأَخْبِرُهُمْ أَنَّهُمْ إِنْ فَعَلُوا التَّحَوُّلِ مِنْ دَارِهِمْ إِلَى دَارِ الْمُهَاجِرِينَ، وَالْخَبِرُهُمْ أَنَّهُمْ مَا عَلَى الْمُهَاجِرِينَ، فَإِنْ أَبُوا ذَلكَ؛ فَلَهُمْ مَا لِلْمُهَاجِرِينَ، فَإِنْ أَبُوا أَنْ يَتَحَوَّلُوا مِنْهَا؛ فَأَخْبِرُهُمْ أَنَّهُمْ يَكُونُونَ كَأَعْرَابِ الْمُسْلِمِينَ، فَإِنْ أَبُوا يَخْبِرِي عَلَى المؤمنين، وَلاَ يَكُونُ لَهُمْ يَجُرِي عَلَى المؤمنين، وَلاَ يَكُونُ لَهُمْ يَجُرِي عَلَى المؤمنين، وَلاَ يَكُونُ لَهُمْ يَجُرِي عَلَى المؤمنين، وَلاَ يَكُونُ لَهُمْ فِي الْغَنِيمة وَالْفَيْء شَيْءٌ؛ إلاَ أَنْ يُجَاهِدُوا مَعَ الْمُسْلِمِينَ، فَإِنْ هُمْ وَكُفَّ أَبُوا؛ فَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَقَاتِلْهُمْ. فَإِنْ هُمْ أَبُوا؛ فَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَقَاتِلْهُمْ.

وَإِذَا حَاصَرْتَ أَهْلَ حِضَنٍ، فَأَرَادُوكَ أَنْ تَجْعَلَ لَهُم ذِمَّةَ اللهِ وَذِمَّةَ نَبِيِّهِ، وَلَكِنْ اجْعَلْ لَهُم ذِمَّةَ اللهِ وَذِمَّةَ نَبِيِّهِ، وَلَكِنْ اجْعَلْ لَهُم ذِمَّةَ اللهِ وَذِمَّةَ نَبِيِّهِ، وَلَكِنْ اجْعَلْ لَهُم ذِمَّتَكَ وَذِمَّةَ أَصْحَابِكُمْ فَرَدِمَّةً أَصْحَابِكُمْ أَنْ تُخْفِرُوا ذِمَمَكُمْ وَذِمَّة أَصْحَابِكُمْ أَنْ تُخْفِرُوا ذِمَةَ اللهِ وَذِمَّةَ نَبِيّةٍ.

وَإِذَا حَاصَرْتَ أَهْلَ حِصْنِ فَأَرَادُوكَ أَنْ تُنْزِلَهُمْ عَلَى حُكْمِ اللهِ؛ فَلاَ تُنْزِلْهُمْ عَلَى حُكْمِ اللهِ؛ فَلاَ تُنْزِلْهُمْ عَلَى حُكْمِ اللهِ، وَلَكِنْ أَنْزِلْهُمْ عَلَى حُكْمِكَ؛ فَإِنَّكَ لاَ تَدْرِي آتُصِيبُ حُكْمَ اللهِ فِيهِمْ أَمْ لاَ اللهِ مَا مُلاَهُمُ رَوَاهُ مُسْلِمٌ.

أُمَّرَ أميراً: أي: جعلَ شخصاً أميراً.

على جيش: أي: جنودٍ كثيرةٍ.

أو سريةٍ: هي: القطعةُ مِنَ الجيشِ تخرجُ منه وتغيرُ وترجعُ إليه.

ومن معه: أي: بِمَنْ معه.

خيراً: أي: أن يفعلَ بهم خيراً.

اغزوا: أي: اشرعوا في فِعل الغزُّو.

في سبيلِ اللهِ: أي: في طاعتِهِ ومن أجلِهِ.

من كفرَ باللهِ: أي: لأجلِ كفرِهِم وخصَّ منه من لا يجوزُ قَتْلُهُ مِنَ الكفارِ كالنساءِ وَمَنْ لَهُ عهدٌ. . . إلخ .

ولا تغلوا: الغلول: الأخذُ مِنَ الغنيمةِ قبل قسمِهَا.

ولا تغدروا: أي: لا تنقُضُوا العهدَ.

ولا تمثلوا: التمثيلُ: تشويهُ القتيلِ بقطع أعْضَائِهِ.

وليداً: هو: الصبيُّ والعبدُ.

ثلاث خلالٍ أو خصالٍ: شكِّ مِنَ الراوِي ومعناهُمَا واحدٌ.

فاقبلْ منهم: أي: اقبلْ منهمُ الإسلامَ وكفَّ عنهم القتالَ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم (۱۷۳۱)، وأبو داود برقم (۲۲۱۲، ۲۲۱۳)، والترمذي برقم (۱۲۱۷)، وابن ماجه برقم (٤٨٥٨)، وأحمد في مسنده (٥/ ٣٥٢، ٣٥٨).

دار المهاجرين: يعنى: المدينةَ إِذْ ذَاكَ.

فلهم ما للمهاجرين: أي: فِي استحقاقِ الفيءِ والغنيمةِ.

ما على المهاجرين: مِنَ الجهادِ وغيرهِ.

كأعراب المسلمين: الساكنين فِي البادِيَةِ مِنْ غيرِ هجرةٍ ولا غزوٍ.

فاسألهم الجزية: أي: اطلبْ منهم أنْ يدفعوا الجزية، وهي مالٌ يؤخذُ مِنَ الكفارِ على وَجْهِ الصغارِ والذلةِ لهم، واشتقاقُهَا مِنَ الجزاءِ كأنّها جزاءٌ عَن القتل.

فإنْ أَبُواً: أي امتَّنعُوا عَن الدخولِ في الإسلام ودفع الجزيةِ.

حاصرت أهلَ حصن : الحصنُ: كُلُّ مَكانٍ مَحْمِيِّ محرزٍ، وحاصرتُهُمْ: ضيَّقْتَ عليهم وأحطتْ بهمْ.

ذمةَ اللهِ وذمةَ نبيّه: الذمةُ هنا العهدُ.

أَن تُخْفِرُوا ذِمَمَكُمْ: أي: تَنقْضُوا عُهُودَكُمْ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يذكرُ لنا هذا الصحابيُّ الجليلُ بريدةُ بنُ الحصيبِ رضي اللهُ عنه مَا كَانَ يفعلُهُ النبيُّ عَلَيْ عندمَا يرسلُ الجيوش والسرايَا للقتالِ في سبيلِ اللهِ، أنَّه كَانَ يُوصِي القوادَ بالتحرُّزِ بطاعةِ اللهِ مِنْ عقوبَتِهِ بالتزامِ التقوى، ويأمرُهُمْ بالشروَع في الغزوِ مستعينينِ باللهِ ليقاتلوا الكفَارَ؛ لإزالةِ كفرِهِمْ حتَّى يكونَ الدينُ كُلُه للهِ، وينهاهُمْ عَنِ الخيانةِ فِي العهودِ والأخذِ مِنَ المغانِمِ قبل قسمَتِها، وعن تشويهِ القتلى الخيانةِ فِي العهودِ والأخذِ مِنَ المغانِمِ قبل قسمَتِها، وعن تشويهِ القتلى وقتلِ من لا يستحقُّ القتلُ مِنَ الولدان. وعندما يُلاقُون عدوَّهُم فإنَّهُم يُخيِّرُونَهُم بينَ ثلاثةِ أمورٍ: إمَّا أَنْ يدخلُوا فِي الإسلامِ، وإمَّا أَنْ يؤدُّوا الجزية، وإمَّا أَنْ يقاتلوهم. فإنْ دَخلُوا فِي الاسلامِ خُيِّرُوا بينَ أمرين: إمَّا الانتقالِ إلى دارِ الهجرةِ، ولهم ما للمُهَاجِرِين وعليهم مَا عَلَى الانتقالِ إلى دارِ الهجرةِ، ولهم ما للمُهَاجِرِين وعليهم مَا عَلَى

المهاجِرِين، وإمّا البقاءِ مَعَ أعرابِ المسلمين لَهُمْ مَا لَهُمْ وعليهم مَا عَليهم، ثم يُوصِي ﷺ القوادَ عندمًا يحاصرون الكفارَ في معاقلِهم؛ فيطلبُ الكفارُ منهم أَنْ يجعلُوا لهم عهدَاللهِ وعهدَ نبيّه أَنْ لا يجعلوا لهم ذلك، ولكنْ يجعلُوا لهم عهدَهُم هُمْ؛ فإنَّ نقضَ عهدِ اللهِ وعهدِ رسولِهِ أعظمُ جُرْماً مِنْ نقضِ عهودِهِم. وإذا طلبوا منهم النزولَ على حكم اللهِ فلا يُجيبُوهُم بل يُنْزِلُونَهُمْ على حكمِهم هُمْ واجتهادِهِم؛ خشية أَنْ لا يُصيبُوا حكمَ اللهِ ما هو خطأ.

مناسبةُ ذكرِ الحديثِ في البابِ: أَنَّ فيه النهيَ عَنْ إعطاءِ ذمةِ اللهِ وذمةِ رسولِهِ للكفارِ؛ خشيةَ عدمِ الوفاءِ بذلِكَ، فتكونُ الجريمةُ عظيمةً، ويكونُ ذلِكَ هضماً لعهدِ اللهِ، ونقصاً في التوحيدِ.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ مشروعية بعثِ السرايا والجيوشِ للجهادِ في سبيلِ اللهِ.
- ٢ ـ أنّه يجبُ أَنْ يكونَ القتالُ لإعلاءِ كلمةِ اللهِ ومحوِ آثارِ الكفرِ مِنَ
   الأرض لا لِنَيْل الملكِ وطلبِ الدنيا، أو نيل الشهوةِ.
  - ٣ \_ مشروعية تنصيب الأمراء على الجيوش والسرايا.
- ٤ ـ أنَّه يشرعُ لوليٌ الأمرِ أَنْ يُوصِيَ القواد ويوضحَ لهم الخطَة الَّتي يَسيرُونَ عليها في جهادِهِم.
  - ٥ \_ أنَّ الجهادَ يكونُ بإذنِ وليِّ الأمرِ وتنفيذِهِ.
  - ٦ مشروعية الدعوة إلى الإسلام قبل القتال.
    - ٧ \_ مشروعيةُ أخذِ الجزيةِ مِنْ جميع الكفارِ.
      - ٨ النهيُ عَنْ قتلِ الصبيانِ .
      - ٩ النهيُ عَنِ التمثيلِ بالقتلىٰ.

#### 113

- ١٠ النهيُ عَنِ الغلولِ والخيانةِ في العهودِ.
- ١١ \_ احترامُ ذمَّةِ اللهِ وذمَّةِ نبيَّه والفرقُ بينهما وبينَ ذمةِ المسلمين.
  - ١٢ \_ طلبُ الاحتياطِ عَنِ الوقوع في المحذورِ.
- ١٣ \_ أنَّ المجتهدَ يخطئُ ويصيبُ والفرقُ بينَ حكمِ اللهِ وحكمِ العلماءِ.
  - ١٤ \_ الإرشادُ إلى ارتكاب أقلِّ الأمرين خطراً.
    - ١٥ \_ مشروعيةُ الاجتهادِ عندَ الحاجةِ .

# بَابُ مَا جَاءَ فِي الإِقْسَامِ عَلَى اللهِ

عَنْ جُنْدُبِ بْنِ عَبْدِ اللهِ ـ رضي اللهُ عنه ـ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ جُنْدُبِ بْنِ عَبْدِ اللهِ ـ رضي اللهُ عنه ـ قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ : مَنْ عَلِيَّ أَنْ لاَ أَغْفِرَ اللهُ لِفُلاَنِ ، فَقَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ : مَنْ ذَا الَّذِي يَتَأَلَّى عَلَيَّ أَنْ لاَ أَغْفِرَ لِفُلاَنٍ ؟ ! إِنِّي قَدْ غَفَرْتُ لَهُ وَأَحْبَطْتُ عَمَلَكَ » (١) . رَوَاهُ مُسْلِمٌ .

وَفِي حَدِيثِ أبي هُرَيْرَةَ أَنَّ الْقَائِلَ رَجُلٌ عَابِدٌ (٢). قَالَ الْقَائِلَ رَجُلٌ عَابِدٌ (٢). قَالَ أَبُو هُرَيْرَة : «تَكَلَّمَ بِكَلِمَةٍ أَوْبَقَتْ دُنْيًاهُ وَآخِرتَهُ (٣).

مناسبة ذكرِ هذا البابِ في كتابِ التوحيدِ: أنَّ الإِقسامَ على اللهِ إذا

(١) أخرجه مسلم برقم (٢٦٢١).

<sup>(</sup>٢) فقد روى أبو داود برقم (٤٩٠١)، عن أبي هريرة قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «كان رجلان في بني إسرائيل متواخيين، فكان أحدهما يذنب والآخر مجتهد في العبادة، فكان لا يزال المجتهد يرى الآخر على الذنب فيقول: أقصر. فوجده يوماً على ذنب فقال له: أقصر. فقال: خلني وربي، أبعثت عليَّ رقيباً! فقال: والله لا يغفر الله لك ولا يدخلك الجنة فقبض أرواحهما فاجتمعا عند رب العالمين، فقال لهذا المجتهد: أكنت بي عالماً أو على ما في يدي قادراً؟ وقال للمذنب؛ اذهب فادخل الجنة برحمتى. وقال للآخر: اذهبوا به إلى النار».

<sup>(</sup>٣) فقد أخرج الترمذي برقم (٢٣٢٠) أن رسول الله على قال: «إن الرجل ليتكلم بالكلمة ما يظن أن تبلغ ما بلغت يكتب الله له بها سخطه إلى يوم يلقاه»، وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

كَانَ عَلَى وَجِهِ الحَجرِ عَلَى اللهِ فَهُو مَنَافٍ لَلتُوحيدِ؛ لأَنَّهُ مِنْ سُوءِ الأَدْبِ مَعَ اللهِ تَعَالَى.

ما جَاءَ في الإِقسامِ على اللهِ: أي: مِنَ الأدلةِ على تحريمِ ذلك.

مَنْ ذَا الذي؟: استَفهامُ إنكارِ.

يتألَّى عليَّ: أي: يحلفُ، والأليةُ: بتشديدِ الياءِ: الحلفُ.

أحبطتْ عَمَلَكَ: أي: أَهْدَرْتُهُ.

أَوْبِهَتْ: أي: أَهْلَكَتْ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ النبيُّ ﷺ على وجهِ التحذيرِ مِنْ خطرِ اللسانِ، أنَّ رجلاً حلفَ أنَّ اللهَ لا يغفرُ لرجلٍ مذنبٍ؛ فكأنه حكمَ عَلَى اللهِ وحجرَ عليه؛ لمَا اعتقدَ لنفسِه عندَ اللهِ مِنَ الكرامَةِ والحظّ والمكانَةِ، ولذلك المذنبِ مِنَ الإهانةِ، وهذا إدلالٌ على اللهِ وسوءُ أدبٍ مَعَهُ، أوجبَ لذلِكَ الرجلِ الشقاءَ والخسرانَ في الدنيا والآخرةِ.

مناسبة ذكر الحديثِ في البابِ: أنَّه يدلُّ على تحريمِ الإِقسامِ على اللهِ على وَجْهِ الحجرِ على اللهِ والإعجابِ بالنفسِ؛ وذلك نقصٌ فِي التوحيدِ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ ـ تحريمُ الإقسامِ على اللهِ إلا إذا كَانَ على وَجْهِ حُسْنِ الظنِّ بِهِ وتأميلِ
 الخير مِنْهُ.

٢ \_ وجوبُ حسنِ الأدبِ مَعَ اللهِ.

٣ ـ شدةُ خطرِ اللسانِ ووجوبُ حفظِهِ.

# بَابٌ لاَ يُسْتَشْفَعُ باللهِ عَلَى خَلْقِهِ

عَنْ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِمٍ - رضي اللهُ عنه - قَالَ: جَاءَ أَعْرَابِيُّ إِلَى النّبِيِّ عَلَيْكَ، النّبِيِّ عَلَيْكَ، النّبِيِّ عَلَيْكَ، وَهَلَكَتِ الأَنفُسُ، وَجَاعَ الْعِيَالُ، وَهَلَكَتِ الأَمْوَالُ؛ فَاسْتَسْقِ لَنَا رَبَّك؛ فَإِنّا نَسْتَشْفِعُ بِاللهِ عَلَيْكَ، وَهَلَكَتِ الأَمْوَالُ؛ فَاسْتَسْقِ لَنَا رَبَّك؛ فَإِنّا نَسْتَشْفِعُ بِاللهِ عَلَيْكَ، وَبِكَ عَلَى اللهِ، فَقَالَ النّبِيُّ عَلَيْهِ: «سُبْحَانَ اللهِ! سُبْحَانَ اللهِ! سُبْحَانَ اللهِ!» فَمَا وَبِكَ عَلَى اللهِ، فَقَالَ النّبِيُّ عَلَيْهِ: (السُبْحُوهِ أَصْحَابِهِ. ثُمَّ قَالَ النّبِيُّ عَلَيْهِ: (وَلْكَ عُلْمُ مِنْ ذَلِكَ؛ إِنَّهُ لاَ يُسْتَشْفَعُ وَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ

مناسبةُ هذا البابِ لكتابِ التوحيدِ: بيانُ تحريمِ الاستشفاعِ باللهِ على خلقِهِ؛ لأنَّ الشافِعَ يشفعُ على خلقِهِ؛ لأنَّ الشافِعَ يشفعُ عندَ مَنْ هُوَ أَعلىٰ منه واللهُ تَعَالَى منزَّهٌ عَنْ ذلِكَ؛ لأنَّه لا أحدَ أَعلىٰ منه.

التراجمُ: جبيرُ هو: جبيرُ بنُ مطعمِ بنِ عدِي بنِ نوفلِ بنِ عبدِ منافِ القرشيُّ كَانَ مِنْ أَكابِرِ قريش أسلمَ قبلَ الفتحِ وماتَ سنةَ ٥٧هـ رضي اللهُ عنه.

نُهِكَتْ: بضمِّ النونِ أي: جهدتْ وضعفتْ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود برقم (٤٧٢٦).

فاستسقِ لنا ربك: أي: اسْأَلْهُ أَنْ يسقِينَا بأَنْ ينزلَ المطرَ.

نستشفعُ باللهِ عليكَ: نجعلُهُ واسطةَ إليك.

سبحانَ اللهِ: أي: تنزيها لله عَمَّا لا يَلِيقُ بهِ.

عُرِفَ ذلك في وُجُوهِ أَصْحَابِهِ: أي: عُرِفَ الغَضَبُ فيها؛ لِغَضَبِ رسولِ اللهِ ﷺ.

وَيْحَكُ: كلمةٌ تُقالُ للزجر.

أتدري مَا الله ؟: إشارةٌ إلى قلةِ علمِه بعظمةِ اللهِ وجلالِهِ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يذكرُ هذا الصحابيُّ أنَّ رجلًا مِنَ البادِيةِ جاءَ إلى النبيِّ عَلَيْ يَشْكُو مَا أَصابَ الناسَ مِنَ الحاجةِ إلى المطرِ؛ ويطلبُ مِنَ النبيِّ عَلَيْ أَنْ يسألَ ربَّه أَنْ ينزلَهُ عليهم؛ لكنَّه أساءَ الأدبَ مَعَ اللهِ؛ حيثُ استشفعَ بِهِ إلى النبيِّ عَلَيْ وهذا جهلٌ منه بحق اللهِ؛ لأنَّ الشفاعةَ إنما تكونُ مِنَ الأدنى إلى الأعلى، ولذلك أنكرَ عليه النبيُّ عَلَيْ إلى ذَلِكَ ونزَّه ربَّه عَنْ هذا التنقُصِ، ولم ينكِرْ عليه الاستشفاعَ بالنبيُّ عَلَيْ إلى الله سبحانة بدعائِهِ إيّاهُ.

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّه يدلُّ على تحريمِ الاستشفاعِ باللهِ على أحدِ مِنْ خلقِهِ ؛ لأنَّه تنقُصُّ ينزَّه اللهُ عنه .

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

١ ـ تحريمُ الاستشفاعِ باللهِ على أحدٍ مِنْ خلقِهِ ؛ لِمَا فِي ذلِكَ مِنَ التنقُصِ
 الله تَعَالَى .

٢ \_ تنزِيهُ اللهِ عمَّا لا يَلِيقُ بِهِ.

٣ \_ إنكارُ المنكرِ وتعليمُ الجاهِل.

٤ \_ جوازُ الاستشفاع بالرسولِ ﷺ في حياتِهِ، بأنْ يطلبُ منه أنْ يدعُو َ اللهَ

في قضاءِ حاجةِ المحتاجِ؛ لأنَّه مستجابُ الدعوةِ، أمَّا بعدَ موتِهِ فلا يُطلبُ مِنْهُ ذَلِكَ. يُطلبُ مِنْهُ ذَلِكَ.

٥ - التعليمُ بطريقةِ السؤالِ؛ لأنَّه أوقعُ فِي النفسِ.

## بَابُ مَا جَاءَ في حِمَايةِ الْمُصْطَفَى ﷺ حِمَى التَّوْحِيدِ وَسَدِّهِ طرُقَ الشِّرْكِ

عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الشِّخِيرِ - رضي اللهُ عنه - قَالَ: انْطَلَقْتُ فِي وَفْدِ بَنِي عَامِرٍ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ فَقُلْنَا: أَنْتَ سَيِّدُناَ. فَقَالَ: «السَّيِّدُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى». فَقُلْنا: وَأَفْضَلُنَا فَضْلاً، وَأَعظمُنا طَوْلاً. فَقَالَ: «قُولُوا بِقَوْلِكُمْ أَوْ بَعضِ قَوْلِكُمْ، وَلا يَسَتجْرِيَنكُمُ الشَّيْطَانُ» (١) رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ بِسَنَدٍ جَيِّدٍ.

مناسبة هذا البابِ لكتابِ التوحيدِ: بيانُ أَنَّ التوحيدَ لا يتمُّ إلا بتحثُّبِ كُلِّ قولٍ يُفْضِي إلى الغُلُوِّ في المخلوقِ، ويُخشىٰ مِنْهُ الوقوعُ فِي الشركِ.

التراجم: ابنُ الشِّخِيرِ: بكسرِ الشين وتشديدِ الخَاءِ هو: عبدُ اللهِ بنُ الشخيرِ بنِ عوفِ بنِ كعبِ بنِ وقدانَ الحريشيُّ أسلمَ يومَ الفتحِ وله صحبةٌ وروايةٌ.

حماية: حمايةُ الشيء صونهُ عمَّا ينطرَّقُ إليه من مكروهِ وأذى . المصطفىٰ: أي: المختارُ مِنَ الصفوةِ وهي خالصُ الشيءِ . حِمَى التوحيدِ: صَوْنهُ عَمَّا يشوبُهُ مِنَ الأعمالِ والأقوالِ التي

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود برقم (٤٨٠٦)، وأحمد في مسنده (٤/ ٢٥).

تُضَادُّه أو تنقصُهُ.

السيدُ اللهُ: أي: السؤدَدُ التامُّ للهِ عزَّ وجلَّ ، والخلقُ كلُّهم عبيدُ اللهِ. وأفضَلُنا فضلاً: الفضلُ: الخيريةُ ضدُّ النقيصةِ \_أي: أنْت خيرُناً . طَوْلاً: الطَّوْلُ: الفضلُ والعطاءُ والقدرةُ والغنيٰ .

قولوا بقولِكُمْ: أي: القولَ المعتادَ لديكُمْ ولا تتكلَّفُوا الألفاظَ التي تؤدِّى إلى الغلوِّ.

أو بعضِ قولِكُم: أي: أو دعوا بعضَ قولِكُمُ المعتادَ واتركُوهُ، تجنُّباً للغلوِّ.

لا يستجرينَكُمُ الشيطانُ: الجري: الرسولُ أي: لا يتخذكُمْ جَرِيًّا أي: وكيلاً له ورسولاً.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: لما بالغَ هذا الوفدُ في مدحِ النبيِّ ﷺ نهاهُمْ عَنْ ذَلِكَ ؟ تَأْدُباً مَعَ اللهِ وحماية للتوحيدِ، وأمرهُم أَنْ يقتَصرُوا على الألفاظِ التي لا غُلُوَّ فيها ولا محذورَ ؟ كَأَنْ يدعُوهُ بمحمدٍ رسولِ اللهِ كَمَا سمَّاهُ اللهُ عَزَّ وجلَّ.

مناسبة الحديث للباب: أنَّ فيه النهيَ عَنِ الغلوِّ في المدحِ واستعمالِ الألفاظِ المتكلفةِ التي رُبَّما توقعُ في الشركِ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ \_ تواضعُهُ ﷺ وتأذُّبُهُ مَعَ رَبِّه .
- ٢ النهي عَنِ الغلوِّ في المدح ومواجهةِ الإنسانِ بِهِ.
- ٣ ـ أنَّ السؤددَ حقيقةٌ للهِ سبحانه ، وأنه ينبغي تركُ المدح بلفظِ السيدِ .
  - ٤ \_ النهى عَن التكلفِ في الألفاظِ وأنه ينبغي الاقتصادُ في المقالِ .
    - ٥ \_ حماية التوحيدِ عمَّا يخلُّ به مِنَ الأقوالِ والأعمالِ.

وَعَنْ أُنَسٍ - رضي اللهُ عنه - أَنَّ نَاساً قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، يَا خَيْرَنَا، وَابْنَ سَيِّدِنَا. فَقَالَ: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، قُولُوا بِقَوْلِكُمْ، وَلاَ يَسْتَهُو يَنَكُمُ الشَّيْطَانُ، أَنَّا مُحَمَّدٌ عَبْدُ النَّاسُ، قُولُوا بِقَوْلِكُمْ، وَلاَ يَسْتَهُو يَنَكُمُ الشَّيْطَانُ، أَنَّا مُحَمَّدٌ عَبْدُ النَّاسُ، قُولُوا بِقَوْلِكُمْ، وَلاَ يَسْتَهُو يَنَكُمُ الشَّيْطَانُ، أَنَّا مُحَمَّدٌ عَبْدُ اللهُ وَرَسُولُهُ، مَا أُحِبُ أَنْ تَرْفَعُونِي فَوْقَ مَنْزِلَتِي اللهُ عَزَّ لَتِي اللهُ عَزَّ لَتِي اللهُ عَزَّ وَجَلًا اللهِ وَرَسُولُهُ، مَا أُحِبُ أَنْ تَرْفَعُونِي فَوْقَ مَنْزِلَتِي اللهُ عَزَّ لَتِي اللهُ عَزَّ لَتِي اللهُ عَزَلَتِي اللهُ عَزَلَتِي اللهُ عَزَلَا لَهُ اللهُ اللهُ وَرَسُولُهُ النَّسَائِيُّ بِسَنَدٍ جَيِّدٍ.

ياخيرَنَا: أي: أَفْضَلَنا.

يستهوينگُمُ الشيطانُ: أي: يُنزيِّنُ لَكُمْ هَوَاكُم، أو يـذهـبُ بعقولِكُمْ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: كره ﷺ مَدْحَهُ بهذه الألفاظِ ونحوِهَا ؛ لئلا يكونُ ذلك وسيلةً إلى الغلوِّ فيه والإطراءِ ؛ لأنه قد أكمل اللهُ له مقامَ العبوديةِ ، فصارَ يكْرَهُ أن يبالَغ في مدحِهِ ؛ صيانةً لهذا المقامِ ، وإرشاداً للأمةِ إلى تركِ ذلِك ؛ نصحاً لهم وحمايةً للتوحيدِ . وأرشدَهُم أَنْ يَصِفُوه بصفَتيْنِ هُمَا أعلى مراتبِ العبدِ ، وقد وصفة الله بهما في مواضع وهما : عبد الله ورسوله ، ولا يريد أَنْ يرفعُوه فوق هذه المنزلةِ التي أنزلة الله إيّاها .

مناسبةُ الحديثِ للبابِ: أنَّه ﷺ نَهَى أن يُمدحَ بغيرِ مَا وَصَفَه اللهُ بِهِ ؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في عمل اليوم والليلة برقم (۲٤٨، ٢٤٩)، وأحمد في مسنده (٣/ ١٥٣، ٢٤١).

صيانةً للتوحيدِ وسدًّا لبابِ الغلوِّ المفضِي إلى الشركِ.

### ما يُستفادُ مِنَ الحديثِ:

- ١ ـ النهي عَنِ الغلو في المدحِ، وتكلفِ الألفاظِ في ذلِكَ؛ لئلا يُفْضِي
   إلى الشركِ.
  - ٢ تواضُعُهُ ﷺ وحرصُهُ على صيانةِ العقيدةِ عمَّا يخلُّ بِهَا.
- ٣ أنَّه عبدُ اللهِ ورسولُهُ، وليسَ لَهُ مِنَ الأمرِ شيءٌ؛ والأمرُ كلُّه للهِ سيحانه.
- ٤ ـ التحذيرُ مِنْ كيدِ الشيطانِ؛ وأنَّه قَدْ يأتي مِنْ طريقِ الزيادةِ على الحدِّ المشروع.

# بَابُ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى

﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ وَاللَّرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ وَالسَّمَوَاتُ مَطْوِيّتَتُ بِيمِينِهِ أَ سُبْحَنَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ الزم: ٦٧].

مناسبةُ هذا البابِ لكتابِ التوحيدِ: أرادَ المصنفُ رحمه اللهُ ـ أن يختمَ كتابَهُ بهذا البابِ المشتملِ على النصوصِ الدالَّةِ على عظمةِ اللهِ، وخضوعِ المخلوقاتِ لَهُ؛ مما يدلُّ على أنَّه هو المستحقُ للعبادةِ وحدَهُ، وأنَّ له صفاتَ الكمالِ ونعوتَ الجلالِ.

بابُ قولِ الله تعالى: أي: ما جَاءَ في معنىٰ هذه الآيةِ الكريمةِ مِنَ الأحاديثِ والآثارِ.

ما قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قدرِهِ: أي: ما عَظَّمَ المشركون اللهَ حَقَّ تعظيمِهِ ؟ إِذْ عَبَدُوا مَعَهُ غَيْرَهُ.

والأرضُ. . . إلخ: جملةٌ حاليةٌ .

جميعاً: أي: بجميع جِهَاتِهَا وَطَبَقَاتِهَا.

سبحانه: تنزيهاً له.

وتعالى عمَّا يشركون: بِهِ مِنَ الأَصنام والأندادِ العاجزةِ الحقيرةِ.

المعنى الإجماليُّ للآيةِ: يخبرُ اللهُ تعالَى أنَّ المشركين ما عظَّمُوا اللهَ حقَّ تعظيمِهِ؛ حيثُ عَبَدُوا مَعَه غَيْرَه، وهو العظيمُ الذي لا أعظمُ منه،

القادرُ على كُلِّ شيءٍ، المالكُ لكلِّ شيءٍ، وكُلُّ شيءٍ تحتَ قهرِهِ وقدرَتِهِ، وكُلُّ شيءٍ تحتَ قهرِهِ وقدرَتِهِ، والمخلوقاتُ كلُّها بالنسبةِ إليه صغيرةٌ حقيرةٌ، ثم نزَّه نفَسهُ عَنْ شركِ المشركين وتنقُصِ الجاهلين.

#### تنبية:

- ١ مذهبُ السلفِ في قولِهِ تعالى: ﴿ . . وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ اللَّهِ السلفِ في قولِهِ تعالى: ﴿ . . . ﴾ هو إمرارُهُ كَمَا جَاءَ مَعَ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ا
- ٢ ـ ما يُستفادُ مِنْ هذه الآيةِ يأتي بعد ذكرِ ما يتعلَّق بِهَا مِنَ الأحاديثِ
   الوارِدَةِ في هذا البابِ.

عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ - رَضِي اللهُ عنه - قَالَ: «جَاءَ حَبْرٌ مِنَ الأَحْبَارِ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْ فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، إِنَّا نَجِدُ أَنَّ اللهَ يَجْعَلُ السَّمَواتِ عَلَى أَصْبُع، وَالأَرضِينَ عَلَى أَصْبُع، وَالشَّجَرَ عَلَى أَصْبُع، وَالشَّجَرَ عَلَى أَصْبُع، وَالشَّجَرَ عَلَى أَصْبُع، وَالشَّجَرَ عَلَى أَصْبُع، وَالشَّجَر عَلَى أَصْبُع، وَالشَّجَر عَلَى أَصْبُع، وَالشَّجَر الْخَلْقِ عَلَى أَصْبُع، فَيَقُولُ: أَنَا المَلِكُ. فَضِحِكَ النَّبِيُ عَلَيْ اللهَ حَتَّى بَدَتْ نَوَاجِذُهُ: تَصَدْيقاً لِقَوْلِ الْحَبْرِ». ثُمَّ قَرَأ: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا الْحَبْرِ». ثُمَّ قَرَأ: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقِّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا الْحَبْرِ». ثُمَّ يَهُزُهُنَ فَيقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ، أَنَا اللهُ »، وَفي روايةٍ لِمُسْلِم: «وَالْجِبَالَ وَالشَّجَمِ عَلَى أَصْبُع ثُمَ يَهُزُهُنَ فَيقُولُ: أَنَا الْمُلِكُ، أَنَا اللهُ »، وَفي روايةٍ لِمُسْلِم: والمَاءَ وَالثَّرَى عَلَى أَصْبُع، والماءَ وَالثَّرَى عَلَى أَصْبُع، والماءَ وَالثَّرَى عَلَى أَصْبُع، وسَائِرَ الْخَلْقِ عَلَى أَصْبُع » وَلَامَاءَ وَالثَّرَى عَلَى أَصْبُع، وَسَائِرَ الْخَلْقِ عَلَى أَصْبُع » وَسَائِرَ الْخَلْقُ عَلَى أَصْبُع » وَسَائِو الْمُ الْعُرْ الْعُلْقُ عَلَى أَصْبُع » وَسَائِرَ الْمُعَلَى أَصْبُع » وَسَائِرَ الْمُ الْعُلْمُ الْعُرْجُ الْعَلْمُ الْعُلْعُ الْعُرْجُولُ وَالْعُ الْعُلْعُ الْعُرْ الْعُلْعُ الْعُلْعُ الْعُ الْعُرَامُ الْعُلْعُ الْعُرْبُولُ اللهَ الْعُرَامُ الْعُلْعُ الْعُرْبُولُ اللهَ الْعُرَامُ الْعُرَامُ الْعُرَامُ الْعُلْعُ الْعُرْبُولُ الْعُمْ الْعُلْعُ الْعُرْبُولُ اللهُ الْعُلْعُ الْعِ

وَلِمُسْلِم عَنِ ابْنِ عُمَرَ مَرْفُوعاً: «يَطُوِي اللهُ السَّمَواتِ يَوْمَ الْقِيامَةِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ، أَيْنَ الْجَبَّارُونَ؟ أَيْنَ الْمُلِكُ، أَيْنَ الْمَلِكُ، أَيْنَ الْمَلِكُ، أَيْنَ الْمَكَبِّرُونَ؟ ثُمَّ يَطُوِي الأَرَضِينَ السَّبْعَ، ثُمَّ يَطُوي الأَرَضِينَ السَّبْعَ، ثُمَّ يَلُخُذُهُنَّ بِشِمَالِهِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ، أَيْنَ الْجَبَّارُونَ؟ أَيْنَ الْجَبَّارُونَ؟ أَيْنَ الْمُتَكَبِّرُونَ (٢) وَرُوِيَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: «مَا السَّمَوَاتُ السَّبْعُ السَّمُواتُ السَّبْعُ والأَرْضُونَ السَّبْعُ فِي كَلِّ الرَّحْمَنِ إِلاَّ كَخَرْدَلَةٍ فِي يَدِ أَحَدِكُمْ ».

حَبْرٌ: بفتحِ الحاءِ وكَسْرِهَا أحدُ أحبارِ اليهودِ وهو العالمُ بتحبيرِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٤٨١١)، ومسلم برقم (٢٧٨٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (٢٧٨٨).

الكلام وتحسينه سُمِّي حَبْراً؛ لِمَا يَبْقَى لَهُ مِنْ أَثْرِ علومِهِ في قلوبِ الناسِ. على أُصْبُع: واحدُ الأصابع يذكرُ ويؤنثُ.

الثَّرىٰ: التُّرابُ النَّديُّ ولعلَّ المرادُبهِ هنا الأرضَ.

الشَّجِرُ: مَا لَهُ ساقٌ صلبٌ كالنخل وغيرهِ .

وسائر الخلق: أي؛ باقِيهُم.

نواجِذُهُ: جمعُ ناجذٍ وهي: أقصىٰ الأضراسِ، وقِيلَ: الأنيابُ،

وقِيلَ: ما بينَ الأسنانِ والأضراس، وقِيلَ: هي الضواحِكُ.

يُهزُّهُنِّ: هزُّ الشيءِ تحريكُهُ أي: يُحَرِّكُهُنَّ.

الجبَّارون: جمعُ جبَّارِ وهو العاتِي المتسلطُ.

كخردلة: هي حبةٌ صغيرةٌ جدًّا.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: ذكرَ عالمٌ مِنْ علماءِ اليهودِ للنبيِّ ﷺ ما يَجِدُونَه في كتابِهِم التوراةِ مِنْ بيانِ عظمةِ اللهِ، وصغرِ المخلوقاتِ بالنسبةِ إليه ـ سبحانه ـ وأنَّه يضعُها على أصابِعِه، فوافقَهُ النبيُّ ﷺ على ذَلِكَ، وسُرَّ بهِ وتَلاَ مَا يُصَدِّقُهُ مِنَ القرآنِ الكريم الذي أنزلَهُ اللهُ عليه.

### ما يُستفادُ مِنَ الآيةِ والحديثِ برواياتِهِ:

١ - بيانُ عظمةِ اللهِ سبحانَهُ وصغرِ المخلوقات بالنسبةِ إليه.

٢ \_ أنَّ مَنْ أشركَ به سبحانهُ لم يُقَدِّرُهُ حقَّ قدرهِ .

٣ - إثباتُ اليدين والأصابعِ واليمينِ والشمالِ والكف للهِ سبحانهُ على ما
 يَلِيقُ به .

٤ ـ أنَّ هذه العلومَ الجليلةَ الَّتي فِي التوراةِ باقيةٌ عندَ اليهودِ الَّذِين في زمنِ الرسولِ ﷺ لم يُنْكِرُوهَا وَلَمْ يُحَرِّفُوهَا.

٥ \_ تفرُّدُ اللهِ سبحانَهُ بالملكِ وزوالُ كُلِّ مُلْكِ لِغَيْرِهِ .

وَقَالَ ابْنُ جَرِيرٍ: حَدَّثِنِي يُونُسُ، أَنْبَأَنَا ابْنُ وَهْبٍ، قَالَ: قَالَ ابْنُ وَهْبٍ، قَالَ: قَالَ ابْنُ رَيْدِ: حَدَّثِنِي أَبِي؛ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَا السَّمَواتُ السَّبْعُ فِي الْكُرْسِيِّ إِلاَّ كَدَرَاهِمَ سَبْعَةٍ أَلْقِيَتْ فِي تُرْسٍ» السَّمَواتُ السَّبْعُ فِي الْكُرْسِيِّ إِلاَّ كَدَرَاهِمَ سَبْعَةٍ أَلْقِيَتْ فِي تُرْسٍ» قَالَ: وَقَالَ أَبُو ذَرِّ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «مَا الْكُرْسِيُّ فِي الْعَرْشِ إِلاَّ كَحَلْقَةٍ مِنْ حَدِيدٍ أَلْقِيَتْ بَيْنَ ظَهْرَيْ فَلاَةٍ مِنَ الأَرْضِ». الْعَرْشِ إِلاَّ كَحَلْقَةٍ مِنْ حَدِيدٍ أَلْقِيَتْ بَيْنَ ظَهْرَيْ فَلاَةٍ مِنَ الأَرْضِ».

تُرْس: بضمِّ التاءِ: القاعُ المستديرُ المُتسَعُ، والترسُ أيضاً صفحةُ فولاذ تُحمَلُ لاتِّقَاءِ السيفِ والمرادُ هُنَا المعنى الأولُ.

فلاة: هي الصحراءُ الواسعةُ.

المعنى الإجماليُّ للحديثين: يخبرُ عَلَيْهُ عن عظمةِ الكرسيِّ والعرش، وأنَّ السمواتِ السبعَ على سعتِهَا، وكثافَتِهَا، وتباعُدِ ما بَيْنَها بالنسبةِ لسعةِ الكرسيِّ، كسبعةِ دراهمَ وُضِعَتْ في قاعٍ واسع، فماذا تشغلُ منه؟! إنَّها لا تشغلُ منه إلا حيِّراً يسيراً.

كما يخبرُ ﷺ في حديثِ أبي ذرِّ أنَّ الكرسيَّ مع سِعَتِهِ وعظمَتِهِ بالنسبةِ للعرشِ كحلقةِ حديدٍ وُضِعَتْ في صحراءَ واسعةٍ مِنَ الأَرضِ؛ وهذا يدلُّ على عظمةِ خالِقِها وقدرتِهِ التامَّةِ.

مناسبة ذكر الحديثين في الباب: أنَّهما يدلآنِ على عظمَةِ اللهِ وكمالِ قدريّهِ وقوةِ سلطًانِهِ.

ما يُستفادُ مِنَ الحديثين:

١ - أنَّ الكرسيَّ أكبرُ مِنَ السمواتِ، وأنَّ العرشَ أكبرُ مِنَ الكرسيِّ.

٢ \_ عظمةُ اللهِ وكمالُ قدرتِهِ.

٣ \_ أنَّ العرشَ غيرُ الكرسيِّ.

٤ \_ الردُّ على مَنْ فَسَّرَ الكرسيَّ بالمُلْكِ أو العِلْم.

\* \* \*

وَعنِ ابْنِ مَسْعُودٍ - رضي الله عنه - قَالَ: «بَيْنَ السَّمَاءِ الدُّنيا وَالَّتِي تَلِيهَا خَمْسُمِائَةِ عَامٍ، وَبَيْنَ كُلِّ سَمَاءٍ خَمْسُمائَةِ عَامٍ، وَبَيْنَ الْكُرْسِيِّ وَالْمَاءِ السَّماءِ السَّابِعَةِ وَالْكُرْسِيِّ خَمْسُمِائَةِ عَامٍ، وَبَيْنَ الْكُرْسِيِّ وَالْمَاءِ السَّماءِ السَّابِعَةِ وَالْكُرْسِيِّ خَمْسُمِائَةِ عَامٍ، وَبَيْنَ الْكُرْسِيِّ وَالْمَاءِ خَمْسُمِائَةِ عَامٍ، وَالْعَرْشِ، لاَ يَخْفَى خَمْسُمِائَةِ عَامٍ، وَالْعَرْشِ، لاَ يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ مِنْ أَعْمَالِكُمْ ». أَخْرَجَهُ ابْنُ مَهْدِيٍّ عَنْ حَمَّادِ بْنِ سَلَمَةَ عَنْ عَنْ حَمَّادِ بْنِ سَلَمَة عَنْ عَامِم عَنْ زِرِّعَنْ عَبْدِ اللهِ.

وَرَوَاهُ بِنَحْوِهِ الْمَسْعُودِيُّ عَنْ عَاصِمٍ عَنْ أَبِي وَائِلٍ عَنْ عَبْدِ اللهِ. قَالَهُ الحَافظ الذَّهَبِيُّ رحمِهُ اللهُ، قَالَ: وَلَهُ طُرُقٌ .

وَعَنِ الْعَبَّاسِ بْنِ عَبْدِالْمُطَّلِبِ ـ رَضِي اللهُ عنه ـ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ : «هَلْ تَدْرُونَ كَمْ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ؟ قُلْنَا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «بَيْنَهُمَا مَسِيرَةُ خمْسمائةِ سَنَةٍ ، وَبَيْنَ كُلِّ سَمَاءٍ إلَى سَمَاءٍ مَسِيرَةُ خَمْسِمَائةِ سَنَةٍ ، وَكِثْفُ كُلِّ سَمَاءٍ مَسِيرَةُ خَمْسِمائةِ سَنَةٍ ، وَكِثْفُ كُلِّ سَمَاءٍ مَسِيرَةُ خَمْسِمائةِ سَنَةٍ ، وَبَيْنَ السَّمَاءِ السَّابِعةِ والْعَرْشِ بَحْرٌ ، بيْنَ أَسْفَلِهِ وَأَعْلاَهُ كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ ، وَاللهُ فَوْقَ ذَلِكَ ؛ لاَ يَخْفَى عَلَيْهِ وَأَعْلاَهُ كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ ، وَاللهُ فَوْقَ ذَلِكَ ؛ لاَ يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ مِنْ أَعْمَالِ بَنِي آدَمَ ('). رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَغَيْرُهُ .

هل تدرون؟: أخرجَ الأخبارَ بصيغةِ الاستفهام؛ ليكونَ أبلغَ في

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود برقم (٤٧٢٣)، والترمذي برقم (٣٣١٧)، وابن ماجه برقم (١٩٣)، وأحمد في مسنده (٢٠٦/١، ٢٠٠٧).

النفوسِ.

اللهُ ورسولُهُ أعلمُ: إسنادُ العِلْمِ إلى الرسولِ ﷺ إنما يكونُ في حياتِهِ، أمَّا بعْدَ وفاتِهِ فَيُقَالُ: اللهُ أعلمُ فَقَطْ.

كثف كل سماء: الكثفُ هو: السمكُ والغلظُ.

المعنى الإجماليُّ للحديثِ: يخبرُ عَلَيْهُ عن المخلوقاتِ العلويةِ، من حيثُ عظمَتِها وسَعَتِها وتباعُدِ ما بيْنَ أَجرامِها، فيخبرُ أَنَّ السمواتِ سبعُ طباقٍ بعضُها فوقَ بعضٍ، وأَنَّ مسافة ارتفاعِها عَنِ الأرضِ مسيرةُ خمسمائةِ عامٍ، وبَيْنَ كُلِّ سماءِ والتي تليها مسافة خمسمائةِ عامٍ، وسمكُ كُلِّ سماءِ مسيرةُ خمسمائةِ عام، وفوقَ السماءِ السابعةِ الكرسيُّ، وفوقَ كلِّ سماءِ مسيرةُ خمسمائةِ عامٍ، وعمقُ البحرِ كَمَا بينَ الكرسيُّ البحرُ ، بَيْنَهُ وبينه مسيرةُ خمسمائةِ عامٍ، وعمقُ البحرِ كَمَا بينَ السماءِ والأرضِ، وفوقَ البحرِ العرشُ، واللهُ فوقَ العرشِ لا يَخْفىٰ عليه السماءِ والأرضِ، وفوقَ البحرِ العرشُ، واللهُ فوقَ العرشِ لا يَخْفىٰ عليه شيءٌ مِنْ أعمالِ بني آدمَ.

مناسبةُ هذين الحديثينِ للبابِ: بيانُ عظمةِ اللهِ سبحانهُ وقدرتِهِ الباهرَةِ وعُلُوهِ على مخلوقاتِهِ وعلمِهِ بأحوالِهمْ.

#### ما يُستفادُ مِنَ الحديثين:

- ١ فيهما بيانُ عظمةِ اللهِ وقدرتِهِ ووجوبُ إفرادِهِ بالعبادةِ.
- ٢ فيهما بيانُ صفةِ الأجرامِ العلويةِ وعظمَتِهَا واتَّسَاعِهَا وتباعُدِ
   أَقْطَارِهَا.
- ٣ فيها الردُّ الواضحُ على أهلِ النظرياتِ الحديثةِ الذين لا يؤمنون بوجودِ السمواتِ والكرسيِّ والعرشِ ويزعمونَ أنَّ الكونَ العلويَّ فضاءٌ وكواكثُ فَقَطْ.
- ٤ فيهما إثباتُ علو اللهِ على خلقِهِ بذاتِهِ المقدسةِ ؛ خلافَ ما تزعُمُه

الجهميةُ والمعتزلةُ والأشاعرةُ الذين ينفُونَ علوَّ اللهِ على خلقِهِ.

٥ \_ فيها إثباتُ علم اللهِ المحيطِ بكلِّ شيءٍ مَعَ علوه فوقَ مخلوقاتِهِ.

٦ فيها مشروعية بيانِ هذه الحقائِقِ العظيمةِ للناسِ؛ ليعرِفُوا عظمةَ اللهِ وقدرتَهِ واللهُ أعلمُ. وصلَّى اللهُ وسلَّم على نبيُّنَا محمدٍ وآلِهِ وصحبِهِ.

# فهرس الآيات القرآنية

### سورة البقرة

| الصفحة  | الآية          |                                                                                        |
|---------|----------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 3.7     | 11 4           | ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوٓا إِنَّمَا غَنُ مُصْلِحُوبَ |
| 377,077 | **             | ﴿ فَكَلَّ جَعَمَ لُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمْ تَعَلَّمُونَ ﴿ إِنَّهُ ﴾           |
| 199     | 1 • ٢          | ﴿ وَلَقَدْ عَكِمُوا لَمَنِ اشْتَرَىهُ مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقًا ﴾           |
| 759,77  | اَللَّهِ ﴾ ١٦٥ | ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ    |
| 700     | 177            | ﴿ وَتَغَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ إِنَّ ﴾                                            |
| 184     | 700            | ﴿ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بِإِذْ نِهِ ۚ ﴾                           |
| 1.7     | <b>YV•</b>     | ﴿ وَمَاۤ أَنفَ قَتُم مِّن نَفَ هَةٍ أَوْنَ ذَرُّتُم مِّن نُكَذْرٍ ﴾                    |

### سورة آل عمران

| 179,177     | ١٢٨ | ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً﴾                                             |
|-------------|-----|----------------------------------------------------------------------------------|
| 14.         |     |                                                                                  |
| ۲۷٦         | 108 | ﴿ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هَلَهُنَّا ﴾  |
| 3 ሊግ ، ዮሊፕ  | 108 | ﴿ يَظُنُّونَ إِللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ظَنَّ ٱلْحَيْدِيَّةَ ﴿                     |
| ۲۷۸         | ٨٢١ | ﴿ ٱلَّذِينَ قَالُواْ لِإِخْوَانِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُواْ ﴾ |
| <b>YV</b> 1 | 174 | ﴿ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنْنَا﴾     |
| <b>YV</b> 1 | ١٧٤ | ﴿ فَأَنقَلَهُ أَ بِيعْمَةِ مِنَ ٱللَّهِ وَفَضْلِ لَّمْ يَمْسَسَّهُمْ شُوَّهُ ﴾   |
| 404         | 140 | ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُحَوِّفُ أَوْلِيآ ا مُّ فَلَا تَخَافُوهُمْ ﴾   |

| الصفحة       | الآية      |                                                                                              |
|--------------|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
|              |            | سورة النساء                                                                                  |
| 10           | ٣٦         | ﴿ ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ ـ شَنِيعًا ﴾                                   |
| ٤٢، ٣٣       | ٤٤٨        | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ |
|              | 117        |                                                                                              |
|              |            | ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِيكِ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ                  |
| ١٨٨          | 01         | بِٱلْجِبِّتِ وَٱلطَّلغُوتِ﴾                                                                  |
| 199          | 01         | ﴿ يُوْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَالطَّلغُوتِ﴾                                                     |
| 4.1          | 7.         | ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ﴾       |
| <b>*</b> • A | 70         | ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ               |
| 101          | 171        | ﴿ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَابِ لَا نَمَّـٰ لُواْ فِي دِينِكُمْ ﴾                                   |
|              |            | سورة المائدة                                                                                 |
| AFY          | 74         | ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنتُد مُّؤْمِنِ بِنَ ﴿ ﴾                                |
| ٣.٦          | ۰۰         | ﴿ أَفَحُكُمُ ٱلْجَنِهِلِيَّةِ يَبْغُونَ ۚ وَمَنَّ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكْمًا ﴾            |
| 19.          | ٦.         | ﴿ قُلَّ هَلَ أُنَيِّثُكُمُ مِثَنِّ مِنْ ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ ٱللَّهِ ﴾                     |
| ٤٠٤          | ۸٩         | ﴿ وَأَحْفَ ظُواْ أَيْمَنَّكُمْ ﴾                                                             |
|              | // /       | ﴿ وَالْحَفْظُوا الْمِنْكُمْ ﴾                                                                |
|              | ~ ` `      | والحقيظوا ايملنكم * سورة الأنعسام                                                            |
| 181          | <i>o</i> 1 | سورة الأنعسام                                                                                |
| 181          |            |                                                                                              |

| الصفحة | الآية |                                                                                                                |
|--------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|        |       | ﴿ ﴿ فَا تَعَالَوَا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَّا ثَشْرِكُواْ بِهِ                             |
| 17 101 | -101  | ﴿ لَذِينَ اللَّهُ اللّ |
| ۱۷     | 107   | ﴿ وَأَوْفُوا ٱلْكَيْلُ وَٱلْمِيزَانَ مِالْقِسْطِّ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾                     |
| ١٨     | 104   | ﴿ وَأَنَّ هَلَاَ اصِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَأَنَّبِعُوهُ ۖ وَلَا تَلْيَعُوا ٱلسُّبُلَ ﴾                          |
| 9 8    | 177   | ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِى وَتَعَيَاىَ وَمَمَاتِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾                  |
|        |       | سورة الأعراف                                                                                                   |
| ٣٠٥    | ٥٦    | ﴿ وَلَا نُفَسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾                                                                             |
|        |       | ﴿ أَفَأُمِنُواْ مَكَرَاللَّهُ فَلَا يَأْمَنُ مَكْرَ اللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ                                   |
| 777    | 99    | ٱلْخَسِرُونَ ١٩٠٠                                                                                              |
| 770    | 171   | ﴿ أَلَّا إِنَّمَا طَلَيْرُهُمْ عِندَ اللَّهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ١                          |
| 777    | ١٨٠   | ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَأَدْعُوهُ بِهَا ﴾                                                       |
| ٣٦٠    | 19.   | ﴿ فَلَمَّا ءَاتَنْهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكَّاءَ فِيمَا ءَاتَنْهُمَا ﴾                                  |
| ۱۲۳    | 191   | ﴿ أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَعْلُقُ شَيْعًا وَهُمْ يُخَلَقُونَ ١                                                  |
|        |       | سورة الأنفال                                                                                                   |
| 779    | ۲     | ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُوْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾                                |
| **     | ٦٤    | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَسَّبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ١                            |
|        |       | سورة التوبــة                                                                                                  |
| 777    | ١٨    | ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَٱلْيُؤْمِ ٱلْآخِرِ ﴾                            |
| ۲0٠    | 3 7   | ﴿ قُلْ إِنْ كَانَ ءَابَ مَا فَكُمْ وَأَبْنَا تَوْكُمْ وَإِنْكَا أُوكُمْ وَإِنْحَاكُمْ مَا أَزَوَ جُكُرُ ﴾      |

| الصفحة | الآية |                                                                                                 |
|--------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 35,667 | ٣1    | ﴿ اَتَّحَٰ دُوٓ الْحَبَ ارَهُمْ وَرُهْبَ نَهُمْ أَرْبَ ابَّا مِّن دُونِ اللَّهِ                 |
| 457    | 70    | ﴿ وَلَهِن سَكَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُكَ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضٌ وَنَلْعَبُّ ﴾                      |
|        |       | ﴿ قُلْ أَبِأَلِلَّهِ وَءَاينِهِ ، وَرَسُولِهِ ، كُنتُمْ تَسْتَهْزِءُوكَ ١                       |
| 40.7   | 07-7  | لَا مَّ نَذِرُوا ﴾                                                                              |
|        |       | ﴿ لَا نَقْدَ فِيدِ أَبَدُأَ لَمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى ٱلتَّقْوَىٰ مِنْ أَوَّلِ يَوْمِ أَحَقُّ    |
| 1.7    | ١٠٨   | أَن تَـ قُومَ فِيدًى ﴾                                                                          |
| 100    | 115   | ﴿ مَا كَاٰكَ ۚ لِلنَّهِيِّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنِ يَسْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ﴾         |
|        |       | ﴿ لَقَدْ جَاءً كُمَّ مَسُوكِ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ                                  |
| ١٨٣    | 171   | مَاعَنِـنَّة﴾                                                                                   |
|        |       |                                                                                                 |
|        |       | سورة يونيس                                                                                      |
| 115    | 1.7   | ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ ﴾                            |
| 110    | ١•٧   | ﴿ وَإِن يَمْسَسُّكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلَّا هُوَّ ﴾                        |
|        |       |                                                                                                 |
|        |       | سورة هـود                                                                                       |
| 44.    | 10    | ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنَّا وَزِينَكُمَا نُوَفِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا﴾ |
|        |       | سورة يوسف                                                                                       |
| ٥١     | ۱ • ۸ | ﴿ قُلْ هَاذِهِ - سَبِيلِي أَدْعُوا إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةِ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ﴾    |
|        |       | ( - 11 %                                                                                        |
|        |       | سورة الرعبد                                                                                     |
| 317    | ٣.    | ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّحْمَٰنِ قُلْ هُوَ قُلْ هُوَ رَبِّي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ﴾          |

| الصفحة | الآية |                                                                                              |
|--------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
|        |       | سورة إبراهيم                                                                                 |
| 27     | 40    | ﴿ وَأَجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ۞﴾                                       |
|        |       | سورة الحجـر                                                                                  |
| 478    | 00    | ﴿ فَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْقَلْنِطِينَ ۞﴾                                                        |
| 777    | 70    | ﴿ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّخَمَةِ رَبِّهِ } إِلَّا ٱلضَّآ أُوت ١                                |
|        |       | سورة النحل                                                                                   |
| 441    | ٣3    | ﴿ مَسْتَكُوا أَهْ لَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونٌ ۞ •                               |
|        |       | ﴿ وَلَقَدَ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمَّةِ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا ٱللَّهَ وَٱجْسَنِبُوا         |
| 11     | 77    | ٱلطَّلغُوتَ﴾<br>﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا وَأَكْثَرُهُمُ            |
| ٣٢.    | ۸۳    | ٱلْكَيْفِرُونَ ١                                                                             |
| 113    | 91    | ﴿ وَأُوۡفُوا ۚ بِمَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَنِهَدتُّمْ وَلَا نَنقُضُوا ٱلْأَيْمَانَ ﴾            |
| 4.5    | 17.   | ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَاكَ أُمَّةً فَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَوْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ﴾ |
|        |       | سورة الإسسراء                                                                                |
| 791    | ١٨    | ﴿ مِّن كَانَ يُرِيدُ ٱلْمَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآهُ لِمَن نُريدُ ﴾          |
| ۱۳     | 74    | ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوۤاْ إِلَّاۤ إِيَّاهُ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِخْسَنْنَا ۗ   |
| 17     | ٥٧    | ﴿ أُولَيْهِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَّى رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾                |

| الصفحة  | الآية |                                                                                               |
|---------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
|         |       | سورة الكهيف                                                                                   |
| 197     | ۲۱    | ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ غَلَبُواْ عَلَىٰٓ أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَكَ عَلَيْهِم مَّسْجِدًا ﴿ ﴾         |
| 440     | 11.   | ﴿ قُلْ إِنَّمَا آَنَا بَشَرٌ يَتْلُكُمْ يُوحَى إِلَى آَنَمَا ۖ إِلَنْهُكُمْ إِلَٰهُ وَحِدُّ ﴾ |
|         |       | سورة الأنبياء                                                                                 |
| **1     | 79    | ﴿ كُونِ بَرْدًا وَسَلَنَمًا عَلَى إِبْرُهِي مَ ١                                              |
|         |       | سورة المؤمنون                                                                                 |
| 78      | 09    | ﴿ وَالَّذِينَ هُر بِرَيِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ ١                                               |
|         |       | سورة النور                                                                                    |
| 797     | ٦٣    | ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْ نَدُّ ﴾            |
|         |       | سورة الشعراء                                                                                  |
| ۱۳۱     | 317   | ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ١                                                      |
|         |       | سورة النمل                                                                                    |
| 119     | ٦٢    | ﴿ أَمَّن يُعِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ لِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ ٱلسُّوءَ ﴾                             |
|         |       | سورة القصص                                                                                    |
| 100,107 | ٥٦    | ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾                                                       |
| 404     | ٧٨    | ﴿ قَالَ إِنَّمَا أُونِيتُ مُ عَلَى عِلْمِ عِندِئَ ﴾                                           |

| = [ [ [ ] = |       | المنافع المراجعة المواتد                                                                           |
|-------------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة      | الآية |                                                                                                    |
|             |       | سورة العنكبوت                                                                                      |
| ۲٦٠         | ١.    | ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَكَا بِٱللَّهِ فَإِذَاۤ أُوذِيَ فِي ٱللَّهِ ﴾                  |
| 117         | ١٧    | ﴿ فَٱبْنَعُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْفَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَدُّوْ                           |
|             |       | سورة سبأ                                                                                           |
| 184         | 77    | ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَتْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ ﴾                                           |
| 178         | 74    | ﴿ حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِ مَ قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ﴾                           |
|             |       | سورة فاطر                                                                                          |
| 140         | ۱۳    | ﴿ وَالَّذِينَ تَنْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴾                                |
|             |       | سورة يس                                                                                            |
| 777         | ١٨    | ﴿ إِنَّا تَطَيَّرَنَا بِكُمَّ لَبِنٍ ﴾                                                             |
| 770         | 19    | ﴿ قَالُوا طَلَا إِرَكُمْ مَمَّكُمْ أَبِن دُكِ رَبُّو بَلْ أَنتُدْ قَوْمٌ مُسْرِفُون ﴾              |
| 137         | 44    | ﴿ وَٱلْقَمَرَ قَدَّرْنَكُ مَنَازِلَ ﴾                                                              |
|             |       | سورة ص                                                                                             |
| ٣٨٨         | **    | ﴿ ذَلِكَ ظَنُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ ٱلنَّادِ ١                     |
|             |       | سورة الزمر                                                                                         |
|             |       | ﴿ قُلْ أَفَرَءَ يَتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرٍّ هَلْ هُنَّ |
| ٧٠          | ٣٨    | كَشِفَاتُ ضُرِّعِة ﴾                                                                               |
| 184         | ٤٠    | ﴿ قُل لِلَّهِ ٱلشَّفَاعَةُ جَمِيعًا ﴾                                                              |

الآبة الصفحة ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَ تُهُ يَوْمَ القيكمة EYA 77 سورة فصلت ﴿ وَلَيِنْ أَذَقَنْكُ رَحْمَةً مِّنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءً مَسَّتَّهُ لَيَقُولَنَّ هَلَا لِي ﴾ 404 سورة الزخرف ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ اإِنِّنِي بَرَّاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ١٠٠٠ 77,77 سورة الجاثبة ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنَّةً ﴾ 77 15 ﴿ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنِّيَا نَمُوتُ وَيَحْيَا ﴾ 779 7 2 سورة الأحقاف ﴿ وَمَنْ أَضَـ لَّى مِثَن يَدْعُواْ مِن دُونِ اللَّهِ مَن لَّا يَسْتَجِيبُ لَهُ وَإِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾ ٥ 117 سورة الفتيح ﴿ ٱلظَّ آيْيِنَ بَاللَّهِ ظَنَ ٱلسَّوَّ عَلَيْهِمْ دَآيِرَهُ ٱلسَّوَّ ﴾  $\Gamma\Lambda\Upsilon$ ,  $\rho\Lambda\Upsilon$ سورة الذاريات ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِمِّنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ١٠ 9 07

| الصفحة | الآية |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|--------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|        |       | سورة النجم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٨٠    | 19    | ﴿ أَمْرَءَ يَتُمُ اللَّتَ وَالْمُزَّىٰ ١٩٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٨٨     | 74-19 | ﴿ أَفَرَءَ يَتُمُ اللَّتَ وَالْعُزَّىٰ ١ ﴿ وَمَنَوْةَ النَّالِئَةَ ٱلْأَخْرَىٰ ١٠ ﴿ أَفَرَدَىٰ اللَّهُ اللّ |
| 180    | 77    | ﴿ ﴿ وَكُمْ مِن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَ تِ لَا تُعْنِي شَفَاعَكُهُمْ شَيُّكًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|        |       | سورة الواقعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 137    | ٨٢    | ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ ثَكَذِّبُونَ ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|        |       | سورة الممتحنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲٥     | ٤     | ﴿ مَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةً حَسَنَةً فِي إِنْهِيدَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|        |       | سورة التغابن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ***    | 11    | ﴿ وَمَن يُوْمِنُ بِأَللَّهِ يَهْدِ قَلْبَكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|        |       | سورة الطلاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 777    | ۲     | ﴿ وَمَن يَتَّنِي ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ رِيَخُرِجًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَعْمَدُ كُمَّا إِنَّا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| **     | ٣     | ﴿ وَمَن يَتَوَكُّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُو حَسْبُهُ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|        |       | سورة نـوح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|        |       | ﴿ وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَّ ءَالِهَتَكُمُ وَلَا نَذَرُنَّ وَدًّا وَلَا شُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 17.    | 74    | وَيُنْكُرُا شِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

|                                                                                     | الآية | الصفحة |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-------|--------|
| سورة الجن                                                                           |       |        |
| ﴿ وَلَنِ نُشْرِكَ رِبِّنَآ أَحَدًا ۞﴾                                               | ۲     | 11.    |
| ﴿ وَأَنَّكُمْ كَانَ رِجَالُكُ مِنَ ٱلْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْإِنِّي ﴾ | ٦     | 1 • 9  |
| سورة الإنسان                                                                        |       |        |
| ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ ﴾                                                            | ٧     | ١٠٦    |
| سورة الصف                                                                           |       |        |
| ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُم ﴾                                     | ٥     | 791    |
| سورة الكوثر                                                                         |       |        |
| ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَغْرَرُ ۞﴾                                                   | ۲     | 97     |

# فهرس الأحاديث والآثار

| الصفحة     | الحديث / الأثر                                       |
|------------|------------------------------------------------------|
|            | أتدرون ماذا قال ربكم؟                                |
| <b>YV9</b> | اثنتان في الناس هما بهم كفر: الطعن في النسب.         |
| Y•1        | اجتنبوا السبع الموبقات: الشرك بالله، والسحر          |
| ٣٣٥        | أجعلتني لله ندًّا؟ بل ما شاء الله وحده               |
| ۳۸۰        | احرص على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجزن .          |
| **1        | أحسنها الفأل، ولا ترد مسلماً                         |
| ٤٥         | أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر                      |
| ۲۸۳        | إذا أراد الله بعبده الخير عجَّل له العقوبة في الدنيا |
| 149        | إذا أراد الله تعالى أن يوحى بالأمر تكلُّم بالُوحي    |
| حتها       | إذا قضى الله الأمر في السماء ضربت الملائكة بأجن      |
| 177        | خضعانا                                               |
| 787        | أربع في أمتي من أمر الجاهلية لا يتركونهن             |
| الله ۹۹۳   | أشد الناس عذاباً يوم القيامة الذين يضاهئون بخلق      |
| ٤١٤        | اغزوا بسم الله في سبيل الله قاتلوا من كفر بالله      |
| سعود ۲۷۵   | أكبر الكبائر الإشراك بالله والأمن من مكر الله/ ابن م |
| ن أبي      | ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله ﷺ/علي بر       |
| 5 . Y      | طالب                                                 |

| لا أخبركم بما هو أخوف عليكم عندي من المسيح الدجال؟ ٢٨٨           |
|------------------------------------------------------------------|
| لا أنبئكم بأكبر الكبائر الإشراك بالله ١٣٠٠٠٠٠٠٠                  |
| لا هل أنبئكم ما العضه؟ هي النميمة٢١٠                             |
| ليس يحرِّمونُ ما أحلَّ الله فتحرمونه٢٩٩٠                         |
| ما بعد: فإن طفيلًا رأى رؤيا أخبر بها من أخبر منكم ٣٣٦٠٠٠٠        |
| ُمَرَت بقتلَ جاريةً لها سَحَرَتْهَا/حفصة ٢٠٣٠                    |
| ان اقتلوا كل ساحر وساحرة/عمر بن الخطاب. ٢٠٣٠٠٠٠٠                 |
| أن لا يبقين في رقبة بعير قلادة من وتر ٧٧٠٠٠٠٠٠٠٠٠                |
| إن أخنع اسم عند الله رجل تسمَّى ملك الأملاك٣٤٣.                  |
| إن أول ما خلق الله القلم، فقال له: اكتب ٢٩٣٠٠٠٠٠                 |
| إن ثلاثة من بني إسرائيل: أبرص وأقرع وأعمى ٣٥٧-٣٥٦.               |
| إن الرجل ليتكلم بالكلمة ما يظن أن تبلغ ما بلغت ٤١٩               |
| إن الرقى والتمائم والتولة شرك٧٩٠                                 |
| إِن عِظَم الجزاء مع عِظَم البلاء، وأن الله تعالى إذا أحبَّ قوماً |
| ابتلاهم ۲۸۱                                                      |
| إن العيافة والطرق والطيرة من الجبت                               |
| إنك تأتي قوماً من أهل الكتاب، فليكن أول ما تدعوهم إليه ٥٤        |
| إن الله زوى لي الأرض فرأيت مشارقها ومغاربها                      |
| إن الله هو الحَكَم، وإليه الحُكْم٣٤٥                             |
| إن لله تسعة وتسعين اسماً مَن أحصاها دَخَلَ الجنَّة٣٦٣.           |
| , U U                                                            |

| إن من البيان لسحراً ٢١٢.                                |
|---------------------------------------------------------|
| إن من شِرار الناس مَن تدركهم الساعة وهم أحياء ١٧٦.      |
| إن من ضعف اليقين أن تُرْضِي الناس بسخط الله ٢٦٤         |
| إنما الطيرة ما أمضاك أو ردَّك ٢٣٤                       |
| إنه رأى رجلًا في يده خيط من الحمى فقطعه/حذيفة٧          |
| إنه لا يُستغَاث بي، وإنما يُستغاث بالله١٢١              |
| إن يهوديًّا أتى النبي ﷺ فقال: إنكم تشركون/ قتيلة بنت    |
| صيفي                                                    |
| إني أبرأ إلى الله أن يكون لي منكم خليل ١٧٢.             |
| أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح ١٦٨     |
| إياكم والغلو، فإنما أَهْلَك مَن كانَ قبلكم الغُلو١٦٥    |
| الأنداد هو الشرك، أخفى من دبيب النمل على صفاة           |
| سوداء/ ابن عباس                                         |
| الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله ٣٩١.         |
| بلى إنهم حرَّموا عليهم الحلال وحلَّلوا لهم الحرام ٦٤.   |
| تعسِ عبد الدينار، تعس عبد الدرهم، تعس عبد الخميصة ٢٩٢   |
| تَكَلُّم بَكُلُمةً أَوْبَقَت دنياه وآخرته/ أبوهريرة ٤١٩ |
| ثلاث مَن كُنَّ فيه وَجَدَ بهنَّ حلاوة الإيمان٢٥٣        |
| ثلاثة لا يدخلون الجنة: مدمن الخمر٣٩٠                    |
| ثلاثة لا يكلمهم الله ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم ٤٠٦      |

| الجبت: رنة الشيطان/ الحسن ٢٠٤                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| الجبت: السحر. والطاغوت: الشيطان/عمر١٩٩٠                                         |
| جُعِلَت لي الأرض مسجداً وطهوراً١٧٤                                              |
| حـدُّثـوا النـاس بمـا يعـرفـونـه، أتـريـدون أن يكـذب الله                       |
| ورسوله/علي بن أبي طالب ٢١٦٠٠٠٠٠٠٠                                               |
| حد الساحر ضربه بالسيف/ جندب ٢٠٣٠٠٠٠٠٠                                           |
| ﴿ حَسَّابُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾ قالها إبراهيم عَلْيَسِّكُ ﴿ ٢٧١ ٢٧١ |
| الحلف منفقة للسلعة ممحقة للكسب ٤٠٤                                              |
| خلق الله هذه النجوم لثلاث: زينة للسماء/قتادة ٢٣٦                                |
| خير أمتي قرني ثم الدين يلونهم ٤٠٨                                               |
| خير الناس قرني ثم الذين يلونهم                                                  |
| دخل الجنة رجل في ذباب، ودخل النار رجل في ذباب ٩٩٠٠٠٠                            |
| سبحان الله! سبحان الله! ويحك أتدري ما الله؟ ٢١                                  |
| السيد الله تبارك وتعالى قولوا بقولكم أو بعض قولكم ٢٢٤ ٤٢٤                       |
| الشرك بالله، اليأس من روح الله، والأمن من مكر الله ۲۷٥                          |
| الطواغيت كهان كان ينزل عليهم الشيطان/ جابر ١٩٩٠                                 |
| الطيرة شرك، الطيرة شرك ٢٣٣٠ الطيرة شرك،                                         |
| عُرِضَت عليَّ الأمم فرأيت النبي ومعه الرهط، والنبي ومعه                         |
| الرَجل أ                                                                        |
| العيافة: زجر الطير. والطرق: الخط يخط بالأرض/عوف ٢٠٤٠.                           |

| فإن الله حرَّم على النار مَن قال: لا إله إلا الله، يبتغي بذلك     |
|-------------------------------------------------------------------|
| وَجِهُ اللهِ                                                      |
| فمن لم يؤمن بالقدر خيره وشره أحرقه الله بالنار                    |
| قال رجل: واللهِ لا يغفر اللهُ لفلان                               |
| قال الله تعالى: أنا أغنىٰ الشركاء عن الشرك ٢٨٧                    |
| قال الله تعالى: ومَن أظلم ممَّن ذهب يخلُق كخَلْقِي ٣٩٧            |
| قال الله تعالى: يؤذيني ابن آدم، يسبُّ الدهر وأنا الدهر ٣٤١        |
| قال الله تعالى: يا ابن آدم، لو أتيتني بقُرَاب الأرض خطايا ٣٢      |
| قال موسى: يا رب، علِّمني شيئاً أذْكُرَك وأدعوك به٣٠               |
| قلت لابن المسيب: رجل به طب أو يؤخذ عن امرأته/ قتادة . ٢٢٣         |
| كان بين رجل من المنافقين ورجل من اليهود خصومة/ الشعبي ٣١٠         |
| كان رجلان في بني إسرائيل متواخيين                                 |
| كان يلت السويق للحاج/ ابن عباس ١٨٠                                |
| كان يلت لهم السويق فمات فعكفوا على قبره/ مجاهد ١٨٠                |
| كانوا يكرهون التمائم كلها من القرآن وغير القرآن/ إبراهيم          |
| النخعي                                                            |
| كل مصور في النار، يجعل له بكل صورة صَوَّرَها نفس يُعَذَّب         |
| بها                                                               |
| كيف يُفْلِح قوم شَجُّوا نبيهم                                     |
| لأعطينَّ الراية عٰداً رجلاً يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله ٥٧. |

| لأن أحلف بالله كاذباً أحب إليَّ من أن أحلف بغيره                       |
|------------------------------------------------------------------------|
| صادقاً/ ابن مسعود                                                      |
| لتتبعنَّ سَنن مَن كان قبلكم حَذو القذَّة بالقذَّة ١٩٣٠                 |
| لعن رسول الله ﷺ زائرات القبور١٨١                                       |
| لعنة الله على اليهود والنصارى، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد ١٧٠          |
| لعن الله مَن ذَبَحَ لغير الله، ولعن الله مَن لعن والديه ٩٧.            |
| لمَّا تغشَّاها آدم حَمَلَت فآتاهما إبليس/ ابن عباس ٢٦٠٠٠٠٠٠            |
| الله أكبر، إنها السنن، قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو               |
| إسرائيل لموسى                                                          |
| اللهم أكثر ماله وولده وأدخله الجنة٣٢                                   |
| اللهم العن فلاناً وفلاناً١٢٩                                           |
| اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل٣٧                                    |
| اللهم لا تجعل قبري وثناً يُعْبَد                                       |
| لو أَنفقت مثل أُحُد ذهباً ما قَبِلَه الله منك حتى يؤمن                 |
| بالقدر/ أبي بن كعب                                                     |
| ليس كما تقولون ﴿ وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ ﴾ بشرك ٢٣ .    |
| ليس منَّا مَن تَطَيَّر أُو تُطُيِّر له، أو تَكَهَّن أو تُكُهِّن له ٢١٧ |
| ليس منًّا مَن ضرب الخدود وشقَّ الجيوب ٢٨٠                              |
| ما أرى مَن فعل ذلك له عند الله من خلاق ٢١٩                             |
| ما السموات السبع في الكرسي إلا كدراهم سبعة ٤٣٢.                        |

| مَا فَرَقُ هؤلاء؟ يجدون رقة عند محكمه/ ابن عباس ٢١٧٠            |
|-----------------------------------------------------------------|
| ما الكرسي في العرش إلا كحلقة من حديد أُلقيت بين ظهري            |
| فلاة                                                            |
| ما هذه؟ انزعها فإنها لا تزيدك إلا وهناً٧٧                       |
| مَن أتىٰ عرَّافاً أو كاهناً فصدَّقه بما يقول فقد كَفَر٢١٥       |
| مَن أتى عرَّافاً فسأله عن شيء فصدَّقه لم تُقْبَل له صلاة ٢١٣٠٠٠ |
| مَن أحبَّ في الله وأبغض في الله ووالى في الله وعادى في          |
| الله/ ابن عباس                                                  |
| مَن أراد أن ينظر إلى وصية محمد ﷺ التي عليها خاتمه/ عبدالله      |
| ابن مسعودا                                                      |
| مَن استعاذ بالله فأعيذوه، ومن سأل بالله فأعطوه ٣٧٢              |
| مَن اقتبس شعبة من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر ٢٠٦            |
| مَن التمس رضا الله بسخط الناس رضي الله عنه وأرضى عنه الناس ٢٦٦  |
| مَن تعلُّق تميمة فقد أشرك ٧٤ ٧٤٠                                |
| مَن تعلُّق تميمة فلا أتم الله له ٧٤                             |
| مَن تعلُّق شيئاً وُكِّل إليه                                    |
| مَن حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك                               |
| مَن ردته الطيرة عن حاجته فقد أشرك ٢٣٤.                          |
| مَن شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمداً عبده      |
| ورسوله ۲۵ ۲۵                                                    |

| مَن صِوَّر صورة في الدنيا كُلِّفَ أن ينفخ فيها الروح ٤٠٠             |
|----------------------------------------------------------------------|
| مَن عَقَدَ عقدة ثم نفث فيها فقد سجر٠٠٠ من                            |
| مَن قال لا إله إلا الله خالصاً من قلبه١٥٠                            |
| مَن قال لا إله إلا الله وكَفَر بما يُعْبَد مِن دون الله ٦٨.          |
| مَن قطع تميمة من إنسان كان كعدل رقبة/سعيد بن جبير ٢٦٠.٠.             |
| مَن لقي الله وهو لا يُشرك به شيئاً دَخَلَ الجَّنَّة                  |
| مَن مات على غير هذا فليس مني                                         |
| مَن مات وهو يدعو لله ندًّا دَخَل النار ٤٧                            |
| مَن مات يشرك بالله شيئاً دَخَل النار٤٧                               |
| مَن نَذَرَ أَن يطِيع الله فليطعه                                     |
| مَن نزل منزلاً فقال: أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما               |
| خلق                                                                  |
| من يبايعني على هؤلاء الآيات. ثم قرأ: ﴿ ﴿ قُلُّ تَعَالَوَا أَتُلُّمَا |
| حَرَّمُ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ ﴿                            |
| هذا سبيل الله، وهذه الشُّبُل على كل سبيل منها شيطان ١٩               |
| هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح/ابن عباس١٦٠                         |
| هل تدرون كم بين السماء والأرض؟ بينهما مسيرة خمسمائة                  |
| سنة                                                                  |
| هلك المتنطعون                                                        |
| هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يُعْبَد                            |

| هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله فيرضى   |
|-------------------------------------------------------|
| ويسلم/علقمة                                           |
| هي من عمل الشيطان                                     |
| والذي نفس ابن عمر بيده، لو كان لأحدهم مثل أُحُد       |
| ذهباً/ ابن عمر                                        |
| ولا نوء ولا غول                                       |
| لا تتخذوا قبري عيداً، ولا بيوتكم قبوراً١٨٧            |
| لا تجعلوا بيوتكم قبوراً، ولا تجعلوا قبري عيداً١٨٥     |
| لا تحلفوا بآبائكم، مَن حَلَفَ بالله فليَصْدُقَ ٣٣١    |
| لا تسبُّوا الريح، فإذا رأيتم ما تكرهون فقولوا٣٨٢      |
| لا تقولوا السلام على الله، فإن الله هو السلام٣٦٦.     |
| لا تقولوا ما شاء الله وشاء فلان                       |
| لا تطروني كما أطرت النصاري ابن مريم، إنما أنا عبد ١٦٣ |
| لا رقية إلّا من عين أو حُمَّة                         |
| لا عدوى ولا طيرة ولا هامة ولا صفر                     |
| لا عدوى ولا طيرة، ويعجبني الفأل                       |
| لا يأتي على الناس زمان إلا والذي بعده شر منه          |
| لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحبَّ إليه من ولده ووالده ٢٥٢  |
| لا يؤمن أحدكم حتى يكوه هواه تبعاً لِمَا جئت به        |
| لا يحل السحر إلا ساحر/الحسن ٢٢٣٠                      |

| لا يسأل بوجه الله إلا الجنة                                  |
|--------------------------------------------------------------|
| لا يقل أحدكم: أطعم ربك، وضئ ربك٣٧٠                           |
| لا يقل أحدكم: اللهم اغفر لي إن شئت ٢٦٨                       |
| يا أيها الناس، قولوا بقولكم ولا يستهوينكم الشيطان ٤٢٦.       |
| يا بني إنك لن تجد طعم الإيمان حتى تعلم أن ما أصابك/عبادة     |
| بن الصامت                                                    |
| يا رويفع، لعلَّ الحياة ستطول بك                              |
| يا عم، قل لا إله إلا الله، كلمة أحاج لك بها عند الله ١٥٥     |
| يا معاذ، أتدري ما حق الله على العباد؟ وما حق العباد على      |
| الله؟                                                        |
| يا معشر قريش، اشتروا أنفسكم، لا أُغني عنكم من الله شيئاً ١٣١ |
| يطوي الله السموات يوم القيامة، ثم يأخذهن بيده اليمني ٤٣٠     |
| يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء/ ابن عباس ٢٩٥             |

# المحتوى

| الصفحة                                            | الموضوع                                                      |
|---------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| o                                                 | المقدمة                                                      |
| ٧                                                 | نبذة عن حياة المؤلف                                          |
| لَقْتُ ٱلِجِّنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾ | كتاب التوحيد: وقول الله تعالى: ﴿ وَمَاخَا                    |
| ٩                                                 |                                                              |
| ۲۳                                                | باب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب.                          |
| اب ۲٤                                             | باب من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حس                         |
| ٤٢                                                | باب الخوف من الشرك                                           |
| ٥١                                                | باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله                      |
|                                                   | باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله                  |
| هما لرفع البلاء أو دفعه . ٧٠                      | باب من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوه                         |
| <b>vv</b>                                         | باب ما جاء في الرقيٰ والتمائم                                |
| ۸۸                                                | باب من تبرك بشجرة أو حجر ونحوهما .                           |
| ۹٤                                                | باب ما جاء في الذبح لغير الله                                |
| 1.7                                               | باب لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله .                   |
| 1.7                                               | باب من الشرك النذر لغير الله                                 |
| 1.9                                               | باب من الشرك الاستعاذة بغير الله                             |
| غیره ۱۱۳                                          | باب من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو                     |
| 177 46                                            | اب قول الله تعالى : ﴿ أَيْشُرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيَّ   |
| ١٣٤                                               | اب قول الله تعالى : ﴿ حَتَّىٰ إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِـ ٰ |

| باب الشفاعة                                                                                                                                                                                                                                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| باب قول الله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تُهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ ١٥٣                                                                                                                                                                               |
| باب ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحين ١٥٨                                                                                                                                                                           |
| باب ما جاء من التغليظ فيمن عبدالله عند قبر رجل صالح فكيف إذا عبده ١٦٨                                                                                                                                                                         |
| باب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيرها أوثاناً تُعبد من دون الله ١٧٨                                                                                                                                                                     |
| باب ما جاء في حماية المصطفى عَلَيْ جناب التوحيد ١٨٣                                                                                                                                                                                           |
| باب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأثان                                                                                                                                                                                                       |
| باب ما جاء في السحر باب ما جاء في السحر                                                                                                                                                                                                       |
| باب بيان شيء من أنواع السحر ٢٠٤                                                                                                                                                                                                               |
| باب ما جاء في الكهان ونحوهم ٢١٣                                                                                                                                                                                                               |
| باب ما جاء في النشرة                                                                                                                                                                                                                          |
| باب ما جاء في التطيُّر                                                                                                                                                                                                                        |
| باب ما جاء في التنجيم                                                                                                                                                                                                                         |
| باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء                                                                                                                                                                                                              |
| باب قول الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمَّ                                                                                                                                               |
| 789                                                                                                                                                                                                                                           |
| باب قول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ذَالِكُمُ ٱلشَّيْطُانُ يُخَوِّفُ أَوَّلِيآ اَءً أَهُ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن<br>مُوم بِمَةً مِنْ اللهِ عَالَى:                                                                                       |
| كنه مُؤمنهن ﴿ وَنَ ﴾                                                                                                                                                                                                                          |
| باب قول الله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوٓا إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ ٢٦٨ . ٢٦٨                                                                                                                                                      |
| باب قول الله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ بِاب قول الله تعالى: ﴿ أَفَأَمِنُواْ مَصْرَ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ |
| ٱلْخَسِرُونَ ١٤٥٠                                                                                                                                                                                                                             |
| ياب من الإيمان بالله الصب على أقدار الله ٢٧٧                                                                                                                                                                                                  |

| [ 209 ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| باب ما جاء في الرياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| باب: من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا ٢٩٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| باب: من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحل الله أو تحليل ما حرم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الله فقد اتخذهم أرباباً ٢٩٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| باب قول الله تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ ﴾ الآيات ٣٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| باب من جحد شيئاً من الأسماء والصفات ٣١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| باب قول الله تعالى: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا ﴾ الآية ٣٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| باب قول الله تعالى: ﴿ فَكَلا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ ٢٢٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| باب قول: (ما شاء الله وشئت) ۳۳۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| باب: من سب الدهر فقد آذى الله باب: من سب الدهر فقد آذى الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| باب التسمي بقاضي القضاة ونحوه ٢٤٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| باب احترام أسماء الله تعالى وتغيير الاسم لأجل ذلك ٣٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| باب من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول ٣٤٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| باب قول الله تعالى: ﴿ وَلَهِنَّ أَذَقَّنَّكُ رَحْمَةً مِّنَّا ﴾ ٣٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| باب قول الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا ءَاتَنْهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُمْ شُرِّكًا ٓءَ فِيمَا ءَاتَنْهُمَا فَتَعَلَى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٱللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ ٣٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| باب قولَ الله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| أَسْمَنَ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَل |
| بابّ: لا يقال السلام على الله: ٢٦٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| باب قول: اللهم اغفر لي إن شئت ٣٦٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| باكّ: لا يقول: عبدي وأمتى ٣٧٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

|           | - |     |    |     |      |       |      |      |            |                  |          |               |         |        |          |                      | ٤٦٠    |     |
|-----------|---|-----|----|-----|------|-------|------|------|------------|------------------|----------|---------------|---------|--------|----------|----------------------|--------|-----|
| ٣٧٢       |   |     |    |     |      |       |      |      |            |                  |          |               | بالله   | سأل    | من       | .ا <u>—</u><br>ا يرد |        | _   |
| 377       |   |     |    |     |      |       |      |      |            |                  | عنة      | ۱ الج         | لله إلا | جه ا   | ل بو     | ا يسأ                | y : 2  | باب |
| ۲۷٦       |   |     |    |     |      |       |      |      |            |                  |          |               |         | للو    | في اا    | جاء                  | ، ما   | باب |
| ٣٨٢       |   |     |    |     |      |       |      |      |            |                  |          |               | لريح    | با     | ۔<br>س س | <u>ہي</u> ء          | ، النو | باب |
| ۳۸٤       | • | •   | ية | الآ | نمام | ئى ت  | 1    | حَقِ | <b>J</b> [ | ر<br>لَّهِ غَيْم | ک بِاَدَ | ا بور<br>لنور | ﴿ يَظ   | ى:     | تعال     | ل الله               | ، قو   | باب |
| 491       |   |     |    |     |      |       |      |      |            |                  |          | در            | ي الق   | نكر    | في م     | جاء                  | ، ما   | باب |
| <b>44</b> |   |     |    |     | . :  |       | ٠.   |      |            |                  |          | ن .           | ورير    | لمص    | في ا     | جاء                  | ، ما   | باب |
| ٤٠٤       |   |     |    |     |      |       |      |      |            |                  |          | J             | لحلة    | ئثرة ا | في ک     | جاء                  | ، ما   | باب |
| 217       |   |     |    |     |      |       |      |      |            |                  | يه .     | مة نب         | ڻه وذ   | مة اد  | في ذ     | جاء                  | ، ما   | باب |
| ٤١٩       |   |     |    |     |      |       |      |      |            |                  | لله .    | لی اه         | ام ع    | لإقس   | في ا     | جاء                  | ، ما   | باب |
| 173       |   |     |    |     |      |       |      |      |            |                  | . 4      | خلق           | علی     | بالله  | نفع      | يستث                 | 72     | باب |
|           |   |     | ق  | طر  | ىدە  | . و س | حيل  | لتو  | ی ا        | ، حہ             | طفى      | مصا           | اية ال  | حم     | ء في     | با جا                | ه : د  | باب |
| 373       | • |     |    |     |      |       | • .  | •    |            |                  |          |               |         |        |          |                      | رك     | الش |
| 271       |   | • • | ية | الآ | مام  | ی ت   | ıī € | رەء  | نَّ قَلَ   | لَّهُ حَوْ       | رُوا آدَ | مَا قَكَرُ    | ﴿ وَءَ  | لى:    | ، تعا    | ل الله               | - قو   | باب |
| ٤٣٧       |   |     |    |     |      |       |      |      |            |                  |          |               |         | . ر    | كتار     | ت ال                 | ته با  | مح  |